“\" KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen

£

= = |SSN: 2722-8657 (cetak), 2722-8800 (online) DOI: 10.34307/kamasean.v5il1.274

Volume 5, No 1, June 2024; (62-83) Available at: https://kamasean.iakn-toraja.ac.id

Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru: Penggalian Pesan Ajaran Yesus di Matius
5:23-24 dalam Kebudayan Toraja

Lius Bongga Linggi'l*"~, Pelita Hati Surbakti?
Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Indonesial?
liusbonggalinggi@gmail.com™

Abstract: Awareness of the unfair treatment of local cultural contexts in the Christian
mission movement during the colonial era is increasing in many communities. This is
influenced by the church's increasing awareness of the richness of local culture itself.
The Gereja Toraja is also part of that reality. For this reason, the Gereja Toraja has
made various breakthroughs to give more place to local culture in carrying out the
mission of the church. A number of activities and documents produced clearly show the
face of The Gereja Toraja with a more friendly paradigm to local culture. However, this
excellent breakthrough still needs to be shifted to the realm of practice and
concreteness. This is because the paradigm in question is still dominated by theoretical
matters. Through this paper, the author raises Massuru's culture as a case study.
Through the efforts of contextual theology with an anthropological model, the author
found that in the Massuru's culture, the gospel value contained in Matthew 5:23-24 is
reconciliation before performing religious rites. Based on this result, the effort to shift
the new paradigm in a more concrete direction within the Gereja Toraja will be more
interesting and passionate. In turn, Torajan Christians will hopefully be more
encouraged to put the message of the Bible into practice and enjoy their faith within
the framework of their own culture.

Keywords: Contextual, Massuru’, Mission, Teachings of Jesus, The Gereja Toraja

Abstrak: Kesadaran akan adanya ketidakadilan dalam memperlakukan konteks
budaya lokal dalam gerakan misi Kristen pada era kolonial kian meningkat di
berbagai pihak. Hal ini dipengaruhi oleh meningkatnya kesadaran gereja akan
kekayaan budaya lokal itu sendiri. Gereja Toraja juga bagian dari realitas itu. Karena
itulah, Gereja Toraja telah melakukan berbagai terobosan untuk lebih memberi
tempat bagi kebudayaan lokal dalam menjalankan misi gereja. Sejumlah kegiatan
serta dokumen yang dihasilkan secara jelas memperlihatkan wajah Gereja Toraja
dengan paradigma yang lebih ramah pada budaya lokal. Namun demikian, terobosan
yang sangat baik itu masih perlu digeser ke ranah praktik dan konkret. Hal ini
karena paradigma yang dimaksud masih didominasi oleh hal-hal yang bersifat
teoretis. Melalui tulisan ini, penulis mengangkat budaya Massuru’ sebagai sebuah
studi kasus. Melalui upaya berteologi kontekstual model antropologi, penulis
menemukan bahwa sesungguhnya dalam budaya Massuru’ tersimpan nilai Injil yang
termuat dalam Matius 5:23-24 yaitu rekonsiliasi sebelum melakukan ritus
keagamaan. Dengan temuan ini, upaya untuk menggeser paradigma baru ke arah
yang lebih konkret di lingkungan Gereja Toraja kiranya semakin menarik dan
bergairah. Pada gilirannya, orang Toraja Kristen diharapkan akan semakin
terdorong untuk mempraktikkan pesan Alkitab serta menikmati imannya dalam
bingkai budaya mereka sendiri.

Kata Kunci: Ajaran Yesus, Gereja Toraja, Kontekstual, Massuru’, Misi

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 62


mailto:liusbonggalinggi@gmail.com

Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’....

Article History: ~ Received: 13-10-2023 Revised: 18-06-2024 Accepted: 20-06-2024

1. Pendahuluan

Perjumpaan Injil dan budaya menjadi hal yang selalu aktual untuk dibahas dalam
ranah kontekstualisasi teologi. Dorongan dari dalam diri setiap orang untuk
menikmati imannya dalam suasana budayanya sebenarnya begitu kuat, namun
pengaruh teologi Kristen klasik (Barat) yang mendominasi gereja seperti di Indonesia
seakan menghambatnya. Oleh sebab itu muncullah sejumlah pemikir teologi
kontekstual. Mereka hadir dengan menawarkan beragam metode atau model dalam
rangka upaya untuk menemukan bagaimana sebaiknya berteologi di tengah
peradaban yang telah kental dengan konstruksi kebudayaan lokalnya. Tujuannya
tentu saja untuk menolong kehidupan bergereja agar lebih relevan di tengah-tengah
konteks di mana gereja itu hadir. Begitu pula dengan Gereja Toraja dalam
kehadirannya di tengah-tengah konteks Toraja yang begitu kental dengan
kebudayaannya.

Dalam sejarahnya, Gereja Toraja telah menjalani berbagai bentuk “pergulatan
kekristenan dengan ketorajaan” sejak Injil dibawa oleh para misionaris
Gereformeerde Zendingsbond (GZB) ke Toraja pada era kolonial. Telah menjadi
pemahaman umum bahwa para misionaris atau utusan Zending pada era kolonial
tersebut hadir dengan membawa ajaran baru, tradisi baru, dan budaya baru. Paling
tidak hal itu berdasarkan perspektif penduduk lokal. Sebagian dari mereka lalu
menempatkan yang baru itu sebagai yang superior atas budaya setempat sehingga
banyak kebudayaan lokal yang mengandung kekayaan nilai-nilai luhur bahkan
mengandung nilai-nilai Alkitabiah akhirnya ditinggalkan. Tanpa bermaksud
menyamaratakan seluruh perangai misionaris, teolog dari Sri Lanka, R. S.
Sugirtharajah, mengakui bahwa para misionaris pada era kolonial umumnya
memahami hakikat Alkitab dan penafsirannya dengan sikap yang merendahkan
bahkan penyangkalan terhadap nilai-nilai budaya lokal.! Dalam salah satu tulisannya,
Sugirtharajah menyajikan enam ciri hermeneutika kolonial, yaitu: inculcation,
encroachment, displacement, analogies and implication, textualization, dan
historicization of faith.2

Kesimpulan semacam ini didukung oleh peneliti sebelumnya sebagaimana
yang dicatat oleh Pelita H. Surbakti dan Noel G. P. B. Surbakti dalam tulisan mereka,

LR.S. Sugirtharajah, The Bible and the Third World: Precolonial, Colonial and Postcolonial
Encounter (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 61-73.
2 Sugirtharajah.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 63



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

seperti: S. Wesley Ariarajah, Hendrik Kraemer, R. S. Sugirtharajah, Archie C. C. Lee.?
Gerakan misi di Toraja juga sama. Bas Plaisier misalnya menyebutkan bahwa Th.
Kobong menilai para Zending telah berupaya meniadakan adat Toraja.# Klaim ini
dapat dibenarkan dengan berkaca pada jejak pekabaran Injil di Toraja melalui
berbagai penilaian dari para Zending tersebut terhadap kebudayaan Toraja. Van de
Loossdrecht misalnya melihat bahwa ajaran dan adat orang Toraja merupakan
pikiran orang kafir yang harus segerah diubah, mereka dianggap sebagai orang yang
tidak bisa membedakan antara yang suci dengan yang profan.>

Paradigma dengan klaim negatif terhadap kebudayaan lokal berlangsung
cukup lama bahkan oleh orang-orang Toraja sendiri yang telah menjadi Kristen. Hal
ini tentu saja berpengaruh dalam keputusan-keputusan gerejawi. Misalnya pada
Sidang Sinode Am (SSA) I, Van Der Veen, salah seorang utusan Zending dari Belanda,
mengusulkan agar Gereja Toraja membentuk Badan Komisi untuk meneliti aluk dan
adat untuk mengetahui mana yang boleh diikuti oleh Gereja Toraja dan mana yang
tidak boleh.6 Dari sinilah seleksi itu terus digaungkan hingga pada akhirnya berlaku
pandangan umum bahwa kalau sudah menjadi Kristen maka kebudayaan lama secara
otomatis harus ditinggalkan.

Seiring pemahaman teologi kontekstual yang semakin meluas dan
berkembang, telah menjadi pendorong bagi Gereja Toraja untuk juga berbenah dalam
melakukan kontekstualisasi teologi di tengah kehadirannya dalam konteks yang sarat
dengan budaya lokal. Secara perlahan Gereja Toraja mulai lebih terbuka terhadap
kebudayaan lokal hingga akhirnya dilakukan beberapa kali konsultasi Pekabaran Injil
(PI) dalam rangka mendiskusikan secara lebih mendalam tentang muatan PI dan
tidak terkecuali dalam perjumpaannya dengan kebudayaan Toraja. Pada Konsultasi
PI I (1994), dirumuskanlah bahwa berbudaya adalah tugas yang diberikan Allah
kepada manusia.” Lebih konkret, dalam konsultasi PI ini dirumuskan bahwa:

Bagi Gereja Toraja yang bertumbuh secara khusus di dalam konteks sosial budaya
Toraja, dengan senantiasa menyadari akan kehadiran dan pelayanannya di dalam
konteks sosial budaya bangsa Indonesia pada umumnya, salah satu strategi yang
mungkin dapat ditempuh adalah dengan mengangkat nilai-nilai sosial budaya yang
melekat pada Budaya Tongkonan sebagai sumber budaya Toraja untuk membentuk
pola-pola hidup dan pelayanan Gereja.8

3 Pelita Hati Surbakti dan Noel GBP Surbakti, “Hermeneutika Lintas Tekstual: Alternatif
Pembacaan Alkitab Dalam Merekonstruksi Misiologi Gereja Suku di Indonesia,” Societas Dei: Jurnal
Agama dan Masyarakat 6, no. 2 (6 Desember 2019): 211, 216-18,
https://doi.org/10.33550/sd.v6i2.116.

4 Bas Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 803.

5 Terance W. Bigalke, Sejarah Sosial Tana Toraja, eds. M. Yuanda Zara (Yogyakarta: Ombak,
2016), 113.

6 Kompilasi Keputusan SSA I, Volume I, Rantepao, 1947, 19.

7 Rumusan Hasil Konsultasi PI Il Gereja Toraja, 1994, 15-16.

8 Rumusan Hasil Konsultasi PI II Gereja Toraja.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 64



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Jadi, kesadaran Gereja Toraja akan perannya dalam pelestarian budaya lokal
dalam konteks bergereja telah tumbuh dan akan terus bertumbuh. Ini yang kami
sebut sebagai sebuah paradigma baru. Paradigma ini kemudian melahirkan rumusan-
rumusan tentang perjumpaan Injil dan Kebudayaan. Pada SSA XII 1992 di Palopo,
Gereja Toraja mencanangkan kemandiriannya, termasuk di bidang teologi yang
kemudian mendorong Gereja Toraja untuk melakukan langkah yang lebih berani
dalam merumuskan sendiri pengakuan imannya yang disebut Pengakuan Gereja
Toraja (PGT). Pada Bab VII point 7 dirumuskan, “Berbudaya adalah tugas dari Allah
(Kej. 1:26-28). Kebudayaan adalah kegiatan akal dan rasa manusia dalam mengolah
dan menguasai alam untuk kebutuhan kehidupan jasmani dan rohani.”® Selanjutnya,
rumusan mengenai pemahaman Gereja Toraja tentang adat istiadat dirumuskan
dalam Bab yang sama. Pada poin 8 berbunyi:

Adat istiadat adalah kebiasaan-kebiasaan yang mengatur kehidupan masyarakat
berdasarkan kaidah-kaidah dan keyakinan masing-masing masyarakat atau kelompok
atau golongan. Sebab itu adat tidak dapat dipisahkan dari keyakinan dan agama,
sehingga kita wajib menguji setiap adat apakah ia sesuai dengan kehendak Allah atau
tidak.10

Rumusan PGT di atas, kemudian dikutip dalam rumusan Eklesiologi Gereja
Toraja (cetakan pertama 2021). Hal ini tampak pada Bab 4 poin 26 tentang tanggung
jawab Gereja Toraja dalam memelihara budaya yang dianugerahkan Allah dalam
konteksnya, dan poin 27 tentang Gereja Toraja dalam tugas peran pandu budaya.ll

Selain itu, rumusan tersebut juga muncul dalam hasil Seminar dan Lokakarya
(Semiloka) Injil dan kebudayaan. Pada 21-23 Juli 2014 dilaksanakan seminar
Kekristenan dan Ketorajaan dan kemudian dilanjutkan dengan kegiatan lokakarya
pada 14-15 Agustus 2014. Dalam semiloka tersebut dirumuskan bahwa pelayanan
Gereja Toraja tidak mencabut orang Toraja dari Ketorajaannya sehingga Gereja
Toraja sungguh-sungguh Gereja Toraja dan bukan Gereja “di” Toraja. Dengan
demikian dapat disimpulkan bahwa hubungan antara Injil dengan kebudayaan adalah
hubungan yang dialektika.12

Dari gambaran di atas, harus diakui bahwa Gereja Toraja telah bergerak ke
arah yang sangat menggembirakan. Paradigma positif mengenai budaya Toraja dalam
kaitannya dengan Injil telah semakin baik. Berbagai konsep dan paradigma tersebut
di atas tentu saja adalah kekayaan Gereja Toraja yang perlu dikembangkan di tengah
pelayanannya dalam perjumpaan Injil dan kebudayaan. Namun sayangnya, semua
yang baik di atas cenderung masih berada dalam tataran teoretis dan kajian

9 Pengakuan Gereja Toraja, Rantepao: Komisi Usaha Gereja Toraja (KUGT), 1981, 24.

10 Pengakuan Gereja Toraja.

11 [nstitut Teologi Gereja Toraja (ITGT), Eklesiologi Gereja Toraja (Rantepao: PT. Sulo, 2021), 33-
34,

12 Institut Teologi Gereja Toraja (ITGT), Kekristenan Dan Ketorajaan: Refleksi Menggereja Dalam
Konteks Budaya Toraja (Rantepao: PT. Sulo, 2021), 25.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 65



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

akademik. Perubahan paradigma ini belum terimplementasi secara maksimal dalam
tataran praktik.

Agar paradigma yang baik di atas dapat lebih bergerak ke arah kehidupan
nyata, penulis menilai adalah sangat penting untuk menggali dan menemukan nilai-
nilai luhur yang terkandung dalam setiap bentuk kebudayaan orang Toraja Kristen.13
Bukan saja nilai-nilai luhur, namun justru benih-benih firman atau injill* yang
tersimpan dalam konstruksi kebudayaan Toraja tersebut. Selain dalam tulisan
Stephen B. Bevans, gagasan benih-benih firman ini juga muncul dalam sejumlah
tulisan lain.’> Tujuan penggalian benih-benih firman atau Injil ini tentu saja adalah
agar orang Toraja Kristen semakin menikmati Injil dalam jiwa kebudayaannya.

Salah satu konstruksi kebudayaan yang telah diangkat adalah budaya Ma’nene’
(mengenang para leluhur). Belakangan ini, praktik budaya ini mengalami
kebangkitannya kembali setelah beberapa saat silam pernah hampir hilang oleh
karena mendapat larangan dari gereja. Para pendeta umumnya juga tidak
memberikan pelayanan dalam kegiatan tersebut. Praktik ritus dalam budaya ini telah
mulai dilakukan kembali di Toraja bagian Utara. Menjawab fenomena ini, keputusan
SSA XXV pada tahun 2022 menugaskan Badan Pekerja Sinode untuk menerbitkan dan
menjemaatkan panduan pendampingan pelaksanaan kegiatan Ma’nene’ tersebut.
Tentu saja keputusan ini tidak muncul begitu saja. Ia dijiwai oleh rumusan-rumusan
atau paradigma yang telah disebutkan di atas. Keputusan ini tentu saja
memperlihatkan sebuah langkah konkret yang harus terus digaungkan untuk
menjangkau setiap serpihan kebudayaan yang bisa diangkat kembali dalam
kehidupan kekristenan.

Dalam rangka lebih menggeser perkembangan paradigma yang cenderung
masih berada pada tataran teoretis-akademis tersebut ke arah yang lebih konkret,
penulis mengangkat salah satu praktik ritus budaya Toraja yang lain, yaitu budaya
Massuru’. Budaya Massuru’ ini sebenarnya sudah pernah dibahas oleh Frans Paillin
Rumbi dalam tulisannya yang berjudul “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan dalam Injil
Sinoptik”. Namun demikian, secara umum Frans membahas Massuru’ sebagai bentuk

13 Penulis memilih menggunakan istilah “Toraja Kristen” dengan pemahaman bahwa identitas
Kristen muncul belakangan. Identitas pertama adalah Toraja.

14 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 96, 283.
Bevan menyinggung gagasan benih-benih sabda ini dengan menyitir pemikiran Yustinus Martir (I
Apology, 46:1-4; 11 Apology 7(8): 1-4, 10:1-3, 13:3-4. Gagasan ini juga muncul dalam karya Klemens
dari Aleksandria (Stromata, 1, 19, 91-94).

15 Lihat: Kwame Bediako, Theology and Identity: The Impact of Culture upon Christian Thought in
the Second Century and Modern Africa (Oxford: Regnum Books, 1992), 41-48; Andrew F. Walls, “Old
Athens and New Jerusalem: Some Signposts for Christian Scholarship in the Early History of Mission
Studies,” International Bulletin of Missionary Research 21, no. 4 (13 Oktober 1997): 148-49,
https://doi.org/10.1177/239693939702100401.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 66



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

pertobatan.1¢ Kali ini penulis membahasnya secara berbeda yaitu dalam kaitannya
dengan ritual syukuran yang diawali dengan Massuru’ sebagai upaya pembersihan
diri dan rekonsiliasi sebelum menaikkan ritual syukuran. Penulis menilai bahwa
gagasan ini memiliki persinggungan yang sangat kuat dengan apa yang diajarkan oleh
Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24.

Tujuan melihat persinggungan ini adalah untuk lebih menggeser pradigma
positif di atas dari tataran teoretis-akademis ke arah yang lebih praktis. Hal ini
dilakukan dengan menemukan benih-benih firman atau Injil dalam budaya Massuru’
tersebut. Dengan menemukannya, gereja diharapkan akan melihat secara lebih nyata
bahwa di dalam Massuru’ terdapat nilai yang memiliki kesamaan dengan apa yang
terdapat dalam Injil, dalam hal ini adalah Matius 5:23-24. Mempraktikkan dan
menghidupkan kembali budaya Massuru’ akan melahirkan pemahaman akan Injil
secara lebih autentik. Hal ini karena dengan mempraktikkan Massuru’tidak saja akan
melestarikan salah satu kebudayaan lokal Toraja, namun pesan dari benih firman
atau Injil yang ditemukan di dalamnya akan lebih dihayati karena ia dibungkus dalam
tradisi lokal Toraja itu sendiri.

2. Metodologi

Penelitian yang melandasi tulisan ini merupakan penelitian kualitatif dengan studi
kepustakaan. Namun demikian, untuk lebih mendapat gambaran tentang Massuru’
penulis juga melakukan wawancara terhadap orang lokal yang dinilai cukup
memahami Massuru’. Selanjutnya dalam rangka melihat benih-benih firman atau Injil
dalam budaya Massuru’ ini, penulis menggunakan prinsip teologi kontektual model
antropologi yang dikembangkan oleh Stephen B. Bevans.1” Model teologi kontekstual
ini menekankan pada pelestarian jati diri budaya dan manusia yang hidup dalam
konteks di mana Injil diwartakan.

3. Hasil dan Pembahasan
Misionaris di Toraja

Para misionaris yang diutus oleh lembaga Zending (GZB) dari Belanda ke
Toraja, umumnya dinilai memperkenalkan berbagai hal yang sama sekali baru bagi
orang Toraja. Tentang pola hidup yang baru dan terutama bentuk kepercayaan yang
baru adalah di antaranya. Hal ini tentu saja akan dan telah memengaruhi berbagai
tatanan hidup yang telah lama dihidupi oleh orang Toraja.

Sudah tentu dari perspektif mereka, para untusan Zending itu datang dengan

tujuan yang mulia, yakni untuk memberitakan kabar sukacita tentang Yesus Kristus

16 Frans Paillin Rumbi, “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik,” BIA”: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 1, no. 1 (2018): 26-38,
https://doi.org/10.34307 /b.v1i1.17.

17 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96-126.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 67



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

sebagai Juru Selamat bagi dunia. Namun penyampaian itu tentunya diformulasikan
dalam berbagai bentuk komunikasi dan juga penuh dengan muatan interpretasi
terhadap teks-teks Alkitab. Hal ini sesuai dengan yang dikemukakan Stephen Bevans
melalui model antropologis bahwa jika kekristenan menantang konteks maka itu
harus dilihat dengan kecurigaan bahwa hal itu tidak berasal dari Allah melainkan dari
prespektif kontekstual Barat yang memaksakan nilai-nilainya kepada kebudayaan
lain.18

Para utusan Zending tentu saja menempuh cara-cara tertentu dalam upaya
menata kehidupan baru bagi orang Toraja. Salah satu cara yang tidak bisa dihindari
adalah mencari keterhubungan antara Injil dengan kebudayaan atau pandangan
hidup orang Toraja. Jika suatu bentuk praktik kebudayaan dirasa tidak memiliki
keterhubungan dengan Injil maka tidak ada jalan lain selain menolak kebudayaan
tersebut. Sekalipun ada sejumlah upaya transformasi agar suatu kebudayaan
mendapat tempat dalam kehidupan kekristenan, namun tidak dapat dipungkiri
bahwa banyak hal tidak dikaji secara mendalam sehingga akhirnya terabaikan.

Pada awalnya A. A. Van de Loossdrecht, penginjil pertama di Toraja (1913),
mengambil pendekatan damai terhadap agama dan ritual orang Toraja. la mengambil
jalan aman dengan hanya menekankan pendidikan dan menahan untuk berbicara
soal agama dalam pertemuan-pertemuan awal. Namun sikap itu segera berubah
ketika ia melihat bahwa ajaran dan adat orang Toraja merupakan pikiran orang kafir
yang harus segerah diubah, mereka dianggap sebagai orang yang tidak bisa
membedakan antara yang suci dengan yang profan.1®

Awal abad ke-20 banyak orang Barat memberi nilai negatif terhadap
kebudayaan manusia yang mereka anggap masih primitif dan dalam perkembangan
religiositas, agama mereka dianggap paling rendah.2? Namun di sisi lain mereka juga
memiliki ketertarikan kepada beberapa jenis kebudayaan. ]. Belksma, salah seorang
rekan A. A. Van de Loossdrecht, mengirim beberapa cerita rakyat Toraja ke negeri
Belanda supaya cerita rakyat itu dapat diterbitkan dalam majalah GZB. Dikisahkan
bahwa memang cerita rakyat itu akhirnya diterbitkan oleh redaksi Alle den Volcke
dalam majalah GZB, namun diberi catatan dengan nada merendahkannya dengan
berkata, “cerita-cerita itu memang memperlihatkan betapa tololnya dongeng-
dongeng yang telah menjadi makanan rohani orang-orang di sana, betapa hambarnya,
betapa kekanak-kanakannya dan bodohnya cerita-cerita itu”.2! Akan tetapi para
misionaris yang ada di lapangan tetap saja berusaha untuk memahami orang Toraja.
Hal ini karena di atas semuanya itu adalah adanya hasrat dari pihak misionaris untuk
mengkristenkan kebudayaan dan terutama orang Toraja itu sendiri.

18 Bevans, 96.

19 Bigalke, Sejarah Sosial Tana Toraja, 1:113.

20 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 366.366.
21 Plaisier, 367.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 68



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Beberapa pendapat para misionaris yang dikutip oleh Bas Plaisier antara
lain:22 Belksma mengatakan, “betapa dalamnya bangsa ini tenggelam dalam
ketakhayulan yang mentah dan kasar, mereka mencari perlindungan pada berbagai
kreasi dan rekaan hati manusia yang rusak, kekafiran ini diliputi suasana gelap
gulita”; Zijlstra mengatakan “orang Toraja adalah bangsa yang miskin secara rohani,
pohon dan akarnya buruk, agamanya adalah perbudakan”; Pol mengatakan “orang
kafir ini terasing dari Allah”. Oleh karena itu mereka menganggap bahwa orang
Toraja itu sangat memerlukan pembawa terang untuk menyalakan terang di bawah
kegelapan mereka yakni Yesus Kristus sebagai juru selamat.

Th. Kobong dalam bukunya yang berjudul Injil dan Tongkonan telah
melontarkan sejumlah kritikan terhadap para utusan Zending yang datang ke Toraja.
Bahwa mereka memang menggambarkan ritual dengan tepat dan teliti, tetapi mereka
pada umumnya tidak cukup memperhatikan motivasi dan tujuan ritual itu. Apabila
mereka memperhatikannya, mereka terlalu cepat memberi penilaian negatif sambil
melecehkannya sebagai kekafiran atau pekerjaan kegelapan.23 Akibatnya, mereka
terburu-buru menolak adat dan aluk Toraja berdasarkan alasan religius. Mereka
menitikberatkan perhatian mereka kepada penilaian teologis ala teologi klasik
(Barat)?* sehingga membuat mereka jarang sekali menyinggung nilai-nilai positif
yang memang terdapat dalam budaya Toraja. Di samping itu tentu mereka
dipengaruhi oleh pola pikir superioritas kebudayaan Barat. Hal-hal semacam inilah
yang menepis kesediaan mereka untuk menghargai setidaknya unsur-unsur tertentu
dalam kebudayaan orang Toraja.

Gambaran singkat ini kiranya cukup untuk menjelaskan bahwa betapa posisi
budaya Toraja memiliki tempat yang sangat dangkal dalam alam pikiran para
misionaris pada era kolonial. Dampak berkelanjutan dari penilaian itu adalah
terbitnya keputusan-keputusan dalam beberapa Sidang Sinode di awal-awal
berdirinya Gereja Toraja, yang sedemikian membatasi palaksanaan praktik sejumlah
ritus dalam kebudayaan.

Jejak Pengaruh Misionaris dalam Keputusan Sidang Sinode Am (SSA) Gereja
Toraja

Sejak awal pekabaran Injil, para utusan Zending menyadari bahwa keberadaan
mereka sebagai pemimpin dalam komunitas-komunitas Kristen yang baru terbentuk
hanyalah bersifat sementara.2> Oleh karena itu mereka memberi ruang bagi orang

22 Plaisier, 368.

23 Theodorus Kobong, Injil Dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2008), 266.

24 Teologi klasik Barat dibangun dengan dua sumber berteologi, yaitu Alkitab dan Tradisi gereja
(Barat). Hal ini membuat konteks (Asia misalnya) tidak mendapat tempat dalam dalam konstruksi
teologi gereja. Band. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 2.

25 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 768.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 69



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

Toraja Kristen untuk turut bertanggung jawab dalam urusan gereja dan menjadi
pemimpin gereja sebagai persiapan menuju kemandirian gereja. Namun para utusan
Zending tidak mau melepaskan begitu saja. Karena itu, mereka masih terus mengikuti
perkembangan Kekristenan di Toraja, bahkan ikut serta dalam sidang-sidang
gerejawi. Dengan demikian pemikiran mereka masih banyak memengaruhi arah
pengambilan keputusan terutama terkait dengan adat dan budaya.

Pada 25-28 Maret 1947, diadakan Sidang Sinode Am (SSA) yang pertama di
Rantepao. Salah satu hal yang mengemuka adalah usulan dari Dr. Van der Veen yang
mengatakan, “perlu diadakan suatu badan komisi untuk menyelidiki aluk-aluk dan
adat-adat yang bisa dan yang tidak bisa diturut oleh orang Kristen”.26 Usulan tersebut
diterima baik oleh segenap peserta sidang. Sebagai tindak lanjut dari keputusan itu
adalah ditunjuknya tim penyelidik masing-masing dua orang dari setiap klasis untuk
menyelidiki setiap adat atau budaya lalu menilainya apakah bertentangan dengan
iman Kristen atau tidak.

Memasuki SSA II, pada 14-16 Maret 1991, mulai ada laporan dari tim
penyelidik yang dibentuk pada SSA sebelumnya. Salah satu yang mengemuka adalah
ritual kematian khususnya mantunu (pemotongan hewan). Sidang memutuskan
bahwa mantunu dilarang bagi orang Kristen. Namun karena gereja menyadari apakah
mungkin gereja mempunyai kemampuan untuk mengadakan pelarangan itu, maka
direkomendasikan kepada tim penyelidik untuk mengadakan pertemuan dengan
pemerintah agar bekerjasama dalam pelarangan tersebut.?2’” Dalam SSA III, hal ini
berkembang lagi. Bukan hanya pelarangan mantunu tetapi juga diputuskan bahwa
orang Kristen tidak boleh membiayai kegiatan rambu solo’ karen itu hanya
merupakan penyembahan kepada berhala dan bombo (arwah leluhur).28

Di setiap SSA, selalu ada pergumulan tentang perjumpaan Injil dan budaya
Toraja. Semakin lama semakin banyak adat dan budaya yang dianggap bertentangan
dengan kekristenan yang harus dilarang oleh gereja. Namun sampai pada SSA XV
mulai muncul keinginan untuk menyusun Pengakuan Iman Gereja Toraja. Menurut
Pdt. S. Sirupa, salah satu peserta SSA XV, mengatakan bahwa Pengakuan Iman Gereja
Toraja adalah senjata gereja untuk melawan ajaran-ajaran sesat yang tak sesuai
dengan ajaran Tuhan.2?

Memasuki SSA XIX, tahun 1994, mulai muncul pemikiran yang terbuka
terhadap kebudayaan Toraja. Diputuskan bahwa dalam rangka kontekstualisasi,
maka SSA menugaskan kepada Badan Pekerja Sinode (BPS) untuk meneliti adat dan
kebudayaan, baik yang ada di Toraja maupun di luar Toraja dalam lingkup pelayanan
Gereja Toraja, menuju pendayagunaan nilai-nilai sosial budaya untuk pewartaan Injil

26 Kompilasi Keputusan SSA I, Volume I, Rantepao, 1947, 19.
27 Kompilasi keputusan SSA, Volume 1, Rantepao, 1949, 34.
28 Kompilasi keputusan SSA, Volume 1, Rantepao, 1951, 59.
29 Kompilasi keputusan SSA, Volume 2, Rantepao, 1978, 163.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 70



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Yesus Kristus.3? Di sinilah mulainya muncul sebuah paradigma baru atau kesadaran
penuh dalam diri Gereja Toraja bahwa nilai-nilai kebudayaan dapat didayagunakan
untuk pewartaan Injil.

Mengingat pusat pelayanan Gereja Toraja yang berada dalam kebudayaan
yang cukup kental dan mengakar dalam masyarakat Toraja, maka mau tidak mau,
untuk menanamkan Injil dalam masyarakat Toraja tidak bisa dipisahkan dari nilai-
nilai kebudayaan yang sedemikian melekat dengan mereka. SSA XIX melihat hal itu
sebagai kesempatan bagi Gereja Toraja untuk dapat mentransformasikan budaya
Toraja dalam upaya menumbuhkembangkan teologi kontekstual.31

Gereja Toraja dan Tanggung Jawab Kulturalnya

Dari dasar pemikiran seperti dalam SSA XIX tersebut, maka sebagai tindak
lanjut dilaksanakanlah konsultasi Pekabaran Injil (PI) untuk duduk bersama
menggumuli tentang keberadaan kebudayaan di tengah-tengah semangat pekabaran
Injil. Dalam hal ini penulis mengutip beberapa penekanan dalam konsultasi PI terkait
Injil dan Kebudayaan. Sebelum SSA XIX tahun 1994, sebenarnya pernah dilakuakan
Konsultasi PI I Gereja Toraja tahun 1972, namun sangat terkesan bahwa belum ada
upaya serius yang dirumuskan untuk memberi perhatian kepada kebudayaan. Yang
dilakukan hanya sekadar himbauan untuk penggunaan bahasa Toraja dan
mengupayakan syair-syair lagu yang bernuansa etnik Toraja, serta dikatakan juga
bahwa penelitian adat dan kebudayaan tetap diupayakan.32 Nanti pada tahun 1994
dilakukan Konsultasi PI II, Gereja Toraja mulai dengan serius memberi perhatian
untuk membahas secara mendalam hal-hal yang merupakan adat dan kebudayaan
Toraja. Dalam Konsultasi PI II tersebut dirumuskan bahwa:33

a. Berbudaya adalah tugas yang diberikan Allah kepada manusia (Kej. 1:28,
2:15). Dengan akal budi yang dikaruniakan Allah kepadanya, manusia diberi
kemampuan, kemungkinan, wewenang dan tanggung jawab untuk mengolah,
memanfaatkan, memelihara serta mempertanggungjawabkan seluruh
kemungkinan yang terkandung di dalam alam semesta ini.

b. Melalui Yesus Kristus yang telah menjadi manusia itu, firman Allah masuk ke
dalam kebudayaan manusia (Yoh. 1:14). Firman Allah menyatu dengan
kebudayaan manusia. Firman itu tidak menarik manusia dari dalam
kebudayaannya dan masyarakatnya, melainkan membaharui kebudayaan
manusia dengan jalan mengadakan pembaharuan di dalam diri manusia,
membarui hati dan akal budi manusia (bnd. 2 Kor. 5:17), sehingga seluruh

30 Kompilasi keputusan SSA, Volume 3, Rantepao, 1992, 51.
31 bid.

32 Hasil Konsultasi PI I Gereja Toraja, 1972, 9.

33 Hasil Konsultasi PI Il Gereja Toraja, 1994, 14-16.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 71



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

aktivitas hidup manusia senantiasa berpadanan dengan injil Kristus dan
tertuju kepada perwujudan langit baru dan bumi baru (bnd. Why. 21:1-8)

c. Oleh karena itu gereja terpanggil untuk memahami dengan benar,
membaharui, menumbuhkembangkan, serta memanfaatkan kebudayaan
secara positif, kritis, dan kreatif dalam rangka meningkatkan kualitas hidup
manusia dan masyarakat di bawah terang Firman Allah. Itulah transformasi
kebudayaan. Gereja tidak anti kebudayaan, tetapi gereja menolak setiap
praktek berbudaya manusia yang membelakangi Allah dan karena itu merusak
kehidupan manusia dan masyarakat.

Rumusan tersebut senada dengan rumusan dalam Eklesiologi Gereja Toraja,
Bab IV tentang tanggung jawab Gereja Toraja dalam semesta. Dari rumusan ini sangat
jelas terlihat sebuah kesadaran penuh bahwa budaya itu tidak muncul dengan
sendirinya dan bukan melalui kemampuan manusia saja melainkan sungguh
merupakan prakarsa Ilahi untuk menata kehidupan manusia. Oleh karena itu
dibutuhkan strategi yang tepat dengan mengangkat nilai-nilai yang melekat pada
suatu kebudayaan sebagai pola hidup dan pelayanan Gereja.

Lebih lanjut dalam konsultasi PI III, tahun 2005, semakin disadari pentingnya
nilai-nilai kebudayaan itu sehingga dalam perjumpaannya dengan Injil disebut
sebagai perjumpaan yang dialektis3* yang kedua-duanya saling memperkaya.
Malahan disebutkan bahwa “harta karun” yakni Injil itu dapat disingkapkan di dalam
serat-serat budaya itu sendiri.3> Hal ini sejalan dengan pendapat Robert T. Rush yang
dikutip oleh Bevans yang mengatakan bahwa melakukan penginjilan itu bukanlah
seperti para saudagar, melainkan seperti seorang pencari harta karun.3¢ Artinya, para
praktisi teologi kontekstual mencari pewahyuan dan manifestasi diri Allah dalam
berbagai nilai-nilai yang tersembunyi dalam suatu konteks. Jadi menurut hemat
penulis, upaya Gereja Toraja selanjutnya sekarang ini, bukan lagi mengkristenkan
Toraja melainkan men-Torajakan Kristen.

Rumusan-rumusan seperti dalam konsultasi PI dan eklesiologi Gereja Toraja,
juga ditegaskan dalam Pengakuan Gereja Toraja Bab VII tentang dunia. Pengakuan
Gereja Toraja menegaskan bahwa berbudaya adalah tugas dari Allah. Kebudayaan
adalah kegiatan akal dan rasa manusia dalam mengolah dan menguasai alam untuk
kebutuhan kehidupan jasmani dan rohani. Sebab itu kebudayaan harus dinamis dan
diperkembangkan senantiasa di dalam suatu pergumulan rangkap yaitu pergumulan
manusia dalam hubungannya dengan Allah dan dunia. Adat istiadat adalah kebiasaan-
kebiasaan yang mengatur kehidupan bermasyarakat berdasarkan kaidah-kaidah dan
keyakinan masing-masing masyarakat atau kelompok dan golongan. Sebab itu adat

34 Hasil Konsultasi PI III Gereja Toraja, 2005, 42.
35 Ibid., 43.
36 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 100.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 72



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

tidak dapat dipisahkan dari keyakinan dan agama, sehingga kita wajib menguji setiap
adat apakah ia sesuai dengan kehendak Allah atau tidak.3”

Dari semua rumusan-rumusan ini, baik hasil Konsultasi PI, Eklesiologi Gereja
Toraja maupun Pengakuan Gereja Toraja, tampak jelas bahwa gereja ini sangat
menyadari tanggung jawabnya terhadap kebudayaan Toraja di mana ia hadir untuk
mewujudkan misi Allah di tengah-tengah dunia ini. Hal ini pun dapat menjadi dasar
dan pijakan bagi Gereja Toraja dalam lebih bersungguh-sungguh lagi untuk
menghidupkan berbagai bentuk kebudayaan agar di dalam kebudayaannya orang
Toraja dapat menikmati Injil itu sendiri.

Teologi Kontekstual Model Antropologis38

Stephen B. Bevans memperkenalkan salah satu model kontekstualisasi teologi
yang disebutnya Model Antropologis. Bevans mendefenisikan model antropologis
dalam dua arti. Pertama, model ini disebut antropologis karena berpusat pada nilai
dan kebaikan antropos pribadi manusia, dengan keyakinan bahwa di dalam setiap
pribadi, dan setiap masyarakat serta lokasi sosial ataupun budaya, Allah menyatakan
kehadiran Ilahi-Nya. Dengan demikian seorang teolog bukan hanya mampu
menghubungkan sebuah pewartaan dari luar ke dalam konteks, melainkan
menemukan pewartaan itu di dalam konteks itu sendiri. Kedua, model ini disebut
model antropologis karena ia menggunakan ilmu-ilmu sosial, terutama ilmu
antropologi.

Dengan menggunakan model kontekstualisasi ini, seorang praktisi teologi
kontekstual akan berupaya menitikberatkan perhatiannya untuk memahami lebih
dalam sebuah jaring relasi manusia serta nilai-nilai yang membentuk kebudayaannya
yang di dalamnya Allah hadir dan menyatakan karya-Nya. Kehadiran dan pewahyuan
Allah dipahami telah ada di dalam setiap keberadaan manusia dan melalui
terciptanya berbagai bentuk kebudayaanya. Dengan demikian, di dalam kebudayaan
pun terkandung kekayaan nilai-nilai spiritual. Kwok dalam bukunya yang berjudul
Discovering the Bible in the Non-Biblical World menegaskan bahwa saat ini kita harus
mendapatkan kemampuan untuk melihat Alkitab dengan mata kepala kita sendiri dan
menekankan bahwa imanensi ilahi ada di dalam diri kita.3° Hal ini tentu saja sejalan
dengan gagasan Yustinus Martir mengenai benih-benih firman yang telah disinggung
di atas.

Dengan demikian, seorang yang telah beriman Kristen akan memandang
manusia dan kebudayaannya secara positif dan berjuang untuk menemukan unsur-
unsur dalam kebudayaan dimana ia ada untuk mengembangkan sebuah spiritualitas
yang dapat dinikmati dalam konteksnya, oleh karena kebudayaan juga adalah

37 Rumusan Pengakuan Gereja Toraja, Bab VII, 10.
38 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96-126.
39 P. L. Kwok, Discovering the Bible in the Non-Biblical World (New York: Orbis Books, 1995), 18.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 73



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

pewahyuan Allah. Bevans menegaskan bahwa jika kekristenan menentang konteks
maka hal itu dapat dilihat sebagai kecurigaan bahwa hal itu tidak berasal dari Allah
melainkan dari suatu kecenderungan dan prespektif kontekstual Barat yang
memaksakan nilai-nilainya kepada kebudayaan yang lain.#0 ]. Kuan yang dikutip oleh
Daniel K. Listijabudi dalam bukunya yang berjudul Bergulat di Tepian, menegaskan
bahwa orang Asia perlu melakukan dan mengembangkan pembacaan Alkitab yang
kontekstual dengan cara mempertimbangkan dengan sungguh-sungguh pentingnya
membawa realitas kultural religius Asia ke dalam percakapan dengan tradisi
Alkitab.4! Hal ini tentu dengan melihat betapa realitas kultural itu mengandung nilai
religius yang tidak bisa diabaikan.

C. S. Song, seorang teolog ternama dari Taiwan, menuturkan dengan indah
bahwa misi Kristen dalam memasuki suatu wilayah atau konteks bukanlah
kemampuan untuk “memberi nama” melainkan kemampuan untuk “mengenal nama-
nama, mengeja nama-nama dengan tepat lalu mengerti dan menghayati artinya
secara mendalam”, karena misi Kristen memasuki suatu dunia yang telah bernama.4?
Nama-nama yang dimaksud Song tidak lain adalah berbagai bentuk kebudayaan yang
telah melekat sebagai jati diri dan identitas pada suatu konteks tertentu yang telah
dihidupi dan dihayati sedemikian rupa oleh manusia yang hidup di dalamnya
sebelum kekritenan hadir. Dengan demikian, misi Kristen bukan untuk memberi
kebudayaan baru melainkan untuk mengenali kebudyaan setempat dengan baik di
mana di dalamnya termuat benih-benih firman.

Catatan Warren yang sangat mengesankan dikutip oleh Bevans. Warren
menyatakan “tugas kita adalah mendekati orang lain, kebudayaan lain, agama lain
dengan menanggalkan kasut kita karena tempat yang akan kita dekati itu adalah
kudus, kalau tidak, kita bisa menginjak-injak impian manusia atau lebih celaka lagi
kalau kita lupa bahwa Allah sudah ada di sana sebelum kita sampai”.#3 Sejak Konsili
Vatikan II, Robert T. Rush telah berbicara tentang suatu perubahan citra seorang
misionaris, bahwa seorang misionaris digambarkan bukan lagi seperti seorang
saudagar mutiara melainkan seorang pemburu harta karun.#* Harta karun ilahi itu
ada dalam kebudayaan lokal. Seorang pencari harta karun akan berusaha dengan
berbagai cara, meneliti, mengulik berbagai informasi lalu menggali atau menyusur
tempat-tempat tertentu yang dicurigai menyimpan harta karun itu sampai akhirnya
memperolehnya. Demikianlah para misionaris yang digambarkan seperti pencari
harta karun itu, ia akan menggali secara mendalam sebuah tradisi kebudayaan

40 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96.

41 Daniel K. Listijabudi, Bergulat Di Tepian: Pembacaan Lintas Tekstual Dua Kisah Mistik (Dewa
Ruci & Yakub Di Yabok) Untuk Membangun Perdamaian (Jakarta-Yogyakarta: BPK Gunung Mulia dan
Duta Wacana University Press, 2019), 34.

42 C. S. Song, Sebutkanlah Nama-Nama Kami (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001), 9.

43 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 99.

44 Bevans, 100.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 74



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

sampai menemukan kekayaan nilai yang terkandung di dalamnya. Harta karun itu
adalah berbagai nilai-nilai luhur yang ada dalam suatu konteks kebudayaan. Dalam
hal ini, posisi Kitab Suci dan tradisi Kristen adalah berfungsi sebagai “peta” yang
harus diterjemahkan agar dapat dipakai dalam pemburuan harta karun itu. Di dalam
kebudayaan itu sesungguhnya tersembunyi harta karun yakni Rahmat Allah.4>

Pesan Etis Matius 5:23-24
Matius 5:23-34 merupakan bagian dari materi khotbah Yesus di atas bukit.
Dalam bagian ini Yesus berkata:

“Sebab itu, jika engkau mempersembahkan persembahanmu di atas mezbah dan
engkau teringat akan sesuatu yang ada dalam hati saudaramu terhadap engkau,
tinggalkanlah persembahanmu di depan mezbah itu dan pergilah berdamai dahulu
dengan saudaramu, lalu kembali untuk mempersembahkan persembahanmu itu.”

Sementara itu, Matius 5:20 dipahami sebagai pengantar bagi keseluruhan materi
khotbah di bukit.4¢ Artinya, jika hendak memahami keseluruhan materi khotbah
Yesus di bukit, prinsip yang terdapat dalam Matius 5:20 merupakan kuncinya. Dalam
hal ini termasuk juga dalam memahami Matius 5:23-24.

Matius 5:20 memuat standar kebenaran yang diminta oleh Yesus kepada para
murid, yaitu:

Aéyw yap Vuiv 8Tt £&v pny TeplocevoT VU@V 1) Stkatoctivy TAEIOV TGV YPAUPUATEWY
kat  DPapoaiwv, .. (Maka Aku berkata kepada kamu sekalian bahwa jika
kebenaranmu tidak lebih [besar] dari [kebenaran] para ahli Taurat dan [kebenaran]
orang-orang Farisi, ...).47

Dalam hal hukum mengenai pembunuhan (Mat. 5:21-26), yang menjadi konteks
literer dari teks yang diangkat ini, Yesus meminta kepada para murid-Nya agar
mereka juga memperhatikan hal-hal yang mendahului pembunuhan, yaitu kebencian,
dendam, caci maki, dll. (band. Mat. 5:22). Para murid diminta untuk selalu melihat
hati mereka yang terdalam, yaitu apa yang tidak tampak oleh manusia. Itulah standar
kebenaran yang diminta oleh Yesus kepada para murid.

Memberi persembahan kepada Allah tentu saja baik. Namun, Yesus tidak
hanya melihat apa yang tampak oleh manusia. Sikap hati sangat menjadi perhatian
Yesus sebagai standar kebenaran yang Ia minta. Pada Matius 6:1-18 misalnya, tampak

45 Bevans, 101.

46 “_. While 5.20 introduces 6.1-7.12.” W.D. Davies and D.C. Allison, Matthew 1-7 (London: T&T
Clark, 2004), 499; " Eduard Schweizer menyimpulkan bahwa Matius 5:20 ini sebagai, 'The theme of the
entire Sermon on the Mount"." Eduard Schweizer, The Good News According to Matthew (Atlanta: John
Knox Press, 1975), 177; Bnd. Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2017), 88.

47 Terjemahan LAI TB: Maka Aku berkata kepadamu: Jika hidup keagamaanmu tidak lebih benar
dari pada hidup keagamaan ahli-ahli Taurat dan orang-orang Farisi, sesungguhnya kamu tidak akan
masuk ke dalam Kerajaan Sorga.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 75



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

tiga praktik keagamaam yang jelas sangat baik (Memberi persembahan; Berdoa;
Berpuasa), namun betapa pun baiknya ketiganya, Yesus lebih melihat hati atau
motivasi dalam diri para murid. Demikian pula dalam bagian ini ketika murid hendak
memberi persembahan kepada Allah dan pada saat yang sama si murid mengingat
persoalan atau perseteruan dengan sesamanya, Yesus meminta mereka berdamai
terlebih dahulu. Di sini kembali terlihat betapa pentingnya sikap hati yang terkadang
tidak terlihat oleh manusia tapi Allah melihatnya. Karena itulah Yesus berkata,
“tinggalkanlah persembahanmu di depan mezbah itu dan pergilah berdamai dahulu
dengan saudaramu, lalu kembali untuk mempersembahkan persembahanmu itu.”

Dalam keseluruhan Injil Matius, Yesus sangat menekankan pentingnya
integritas. Apa yang tampak di luar sebisa mungkin harus sejalan dengan apa yang
ada di dalam hati dan pikiran. Ketiadaan integritas atau kemunafikan inilah yang
membuat para pemimpin agama atau guru-guru agama dalam Injil ini dikecam oleh
Yesus Kristus yang puncaknya ada dalam Matius 23. Persoalan religiositas pada masa
itu adalah kemunafikan (23:13, 14, 15, 23, 25, 27, 29), yaitu tidak sejalannya antara
pikiran, kata, dan perbuatan. Kepura-puraan, seolah-olah rohani, kelihatannya rohani,
dll. Adalah masalah yang paling serius pada saat ini (band. Ajaran ttg berdoa,
berpuasa, memberi persembahan yang telah disinggung sebelumnya).

Hidup keagamaan orang Yahudi memang berpusat pada relasi pribadi dengan
Tuhan yang diwujudkan melalui ritual-ritual keagamaan, namun terkadang tanpa
melihat lebih luas tentang bagaimana mereka melakukan kehendak Allah dalam cara
hidup sehari-hari, termasuk dalam berelasi dengan sesamanya. Dalam hal inilah
Yesus mengecam para ahli Taurat dan orang-orang Farisi yang suka memamerkan
kesalehan karena memberi persepuluhan, padahal mereka melanggar ketentuan
utama dalam hukum Taurat, yaitu keadilan, belas kasihan dan kesetiaan (band. Mat.
23:23). Jadi, mereka bermaksud memuliakan Allah dengan memberi persembahan
tetapi di sisi lain secara praksis mereka tidak memuliakan Allah. Dalam hal ini,
Samuel Benyamin Hakh menilai bahwa penafsiran para pemimpin agama Yahudi
sangat bersifat legalistik.48

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa ajaran dalam bagian ini
disampaikan oleh Yesus untuk menekankan pentingnya hidup damai dengan orang
lain sebagai bagian tak terpisahkan dari bagaimana kita berhubungan dengan Allah.
Menurut Lawrence Pang, kata “tinggalkanlah” (persembahanmu) yang tertulis dalam
ayat 24, merupakan prasyarat untuk berperilaku dengan benar sebelum beribadah.4?
Bukan berarti persembahan tidak penting, namun sikap hati dan integritas jauh lebih
penting.

48 Samuel Benyamin Hakh, PERJANJIAN BARU: Sejarah, Pengantar Dan Pokok-Pokok Teologisnya
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 286.

49 Lawrence Pang, “Spiritual Growth through Authentic Worship,” Compass: A review of Topical
Theology 50, no. 3 (2016), 5.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 76



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Dengan demikian, pesan etis dari Matius 5:23-24 ini adalah penekanan pada
bagaimana supaya setiap orang yang percaya kepada Tuhan, seharusnya melakukan
ibadah yang penuh dengan perdamaian (rekonsliasi) tanpa permusuhan.’® Sama
seperti yang dikemukakan oleh Barclay M. Newman dan Philip C. Stine dalam
memahami Matius 5:23-24 ini, yang memahami bahwa maksud dari ajaran ini mau
menekankan supaya seseorang tidak melakukan ibadah begitu saja, tetapi harus
berdamai terlebih dahulu dengan orang lain.>! Sebuah ritual keagamaan akan
berkenan kepada Allah, jika ritual itu tidak dihalangi oleh kebencian, sakit hati dan
dendam di antara sesama manusia.

Menghidupkan Kembali Budaya Massuru’

Sewaktu penulis masih melayani di Toraja, tepatnya di desa Buntu Tagari, Kec.
Denpiku, Toraja Utara pada kurun waktu 2012-2018, begitu banyak orang yang
membandingkan antara pola hidup yang lama (sebelum Kristen) dengan pola hidup
yang sekarang, utamanya dari sisi moralitas. Mereka cenderung memuji cara hidup
orang-orang pendahulu dan menilai cara hidup mereka sangat tertib, teratur, dan
hidup penuh harmoni. Dibandingkan dengan sekarang ini setelah Kristen, justru
semakin banyak orang hidup semaunya, memusuhi sesamanya, mementingkan diri
sendiri, dsb.,, namun masih nyaman pergi beribadah ke gereja. Hal ini tentu saja
menjadi tantangan bagi gereja untuk menggumuli sejauh mana pengajaran gereja
telah membawa warga jemaatnya kepada hidup sebagaimana seharusnya menurut
ajaran Alkitab. Berdasarkan prinsip model antropologi, tulisan ini pada dasarnya
hendak membawa orang Toraja Kristen menghayati dan menghidupi ajaran Alkitab
yang sebenarnya telah ada di dalam budaya Toraja, antara lain dalam budaya
Massuru’.

Massuru’ secara harafiah berarti bersisir. Aktivitas ini dapat dimaknai sebagai
merapikan atau meluruskan atau membersihkan. Dalam budaya Toraja, tradisi
massuru’ dimaknai sebagai pertobatan atau pemulihan relasi, baik dalam hal relasi
manusia dengan sesamanya maupun dengan Tuhannya. Cakupan budaya Massuru’ini
sangat luas. Antara lain seperti ritual pengakuan dosa bagi seseorang atau
sekelompok orang yang kedapatan melakukan pelaggaran yang disinyalir telah
mengakibatkan sakit-penyakit, bencana alam, gagal panen, wabah, dll.

Melalui tulisan ini penulis menindaklanjuti tujuan di atas dengan mengangkat
kembali tradisi Massuru’ dalam upaya, jemaat menghayati dan menghidupi ajaran
Alkitab dalam Matius 5:23-24. Sebagaimana yang telah diulas di atas, teks Matius ini
memberi pesan mengenai sebuah kebajikan hidup. Tepatnya tentang pentingnya

50 Robert H Gundry, Matthew: A Commentary on His Handbook for a Mixed Church under
Persecution, 2nd ed. (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmands, 1994), 85.

51 Barclay M. Newman and Philip C. Stine, Pedoman Penafsiran Alkitab: Injil Matius (Jakarta: LAI,
2008),122.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 77



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

memperbaiki dan menjaga relasi yang harmonis dengan sesama di tengah kehidupan
ini. Hal tersebut sama pentingnya dengan membangun relasi yang baik dengan
Tuhan. Sia-sialah persembahan orang Kristen ketika ia membawanya sambil
berbantah dan membenci sesamanya. Betapapun baiknya sebuah ibadah kepada
Tuhan, akan sia-sia jika tidak diawali dengan melihat diri sendiri. Apakah dalam diri
kita masih ada kebencian atau bahkan dendam terhadap sesama kita. Jika itu masih
ada, baiklah berdamai dulu dengan mereka lalu lakukan ritus ibadahmu.

Nilai religius seperti inilah yang terkandung dalam budaya Massuru’ di Toraja
dimana budaya ini merupakan ritual yang tak terpisahkan dari sebuah acara
syukuran terutama syukuran atas selesainya pembangunan rumah Tongkonan
(Mangrara). Upacara Mangrara merupakan sebuah ritus yang dilakukan oleh semua
keturunan dari suatu Tongkonan, di mana semua rumpun keluarga besar berkumpul
dan memperkenalkan silsilah dari generasi ke generasi untuk saling mengenal labih
jauh satu dengan yang lain. Setelah itu mereka mengadakan syukuran atas selesainya
rumah Tongkonan yang mereka bangun. Di sinilah mereka semakin mempererat tali
persaudaraan di antara rumpun keluarga besar.

Orang Toraja menyadari bahwa sebagai manusia, ia tidak luput dari kesalahan
yang bisa merusak relasinya, baik di antara sesama keluarga, sesama manusia yang
lain, maupun dalam relasinya dengan Tuhan. Di samping itu, ia juga menyadari bahwa
relasi yang rusak itu tidak berkenan kepada “yang ilahi” sehingga “yang ilahi” itu
tidak mungkin menerima persembahannya kalau masih ada kerusakan relasi yang
belum dipulihkan. Itulah sebabnya kesadaran seperti ini mendorong orang Toraja
untuk mengawali setiap upacara dengan ritual Massuru’.

Terkait dengan hal ini, Rannu Sanderan menyatakan, oleh karena
kemungkinan adanya kesalahan yang pernah dilakukan, maka setiap orang harus
melakukan pengakuan sebelum suatu ritus dilakukan. Misalnya, ketika akan
membangun rumah, ketika akan mesyukuri selesainya pembangunan rumah
(Mangrara), ketika akan menikahkan pasangan, ketika mengadakan pesta, dsb.,
Massuru’ akan diadakan terlebih dahulu.52 Tujuannya adalah untuk pembersihan diri
dan pemulihan relasi agar ritual itu berkenan dan diterima serta diberkati oleh “yang
[lahi”.

Proses Massuru’ ini dilakukan di atas Tongkonan saat mengawali semua ritual
inti yang akan dilakukan selanjutnya. Peserta yang hadir adalah semua rumpun
keluarga, masyarakat dan pemangku adat serta pemangku agama. Pemangku adat
akan memandu berjalannya ritus Massuru’ tersebut dengan bertanya kepada semua
rumpun keluarga apakah ada masalah yang terjadi di antara mereka sejauh ini atau
adakah pelanggaran-pelanggaran yang mereka lakukan terhadap aturan-aturan adat

52 Rannu Sanderan, “TOSANGSEREKAN: A Theological Reflection on the Integrity of Creation in
the Torajan Context” (Rantepao Theological Seminary, 2003), 22.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 78



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

berupa pemali (pantangan) yang telah berlaku dalam masyarakat. Jika itu ada, maka
yang bersangkutan akan mengakui kesalahannya dan didamaikan apabila yang
terjadi adalah masalah relasi dalam keluarga atau orang lain. Apabila tidak terlihat
adanya masalah atau tidak ada yang mengaku, maka tokoh agama akan
menyampaikan permohonan kepada yang Ilahi sekiranya ada hal-hal yang tidak
berkenan yang tidak disadari pernah terjadi. Jika ditemukan persoalan, segenap
rumpun keluarga saling memaafkan bahkan minta maaf kepada seluruh masyarakat
sekitar bahkan memohon pengampunan kepada yang Ilahi supaya persembahan
segenap rumpun kelauarga yang akan dilakukan diterima dan diberkati.>3

Setelah semua itu dilakukan, dianggap bahwa semua rumpun keluarga telah
membersihkan diri dari semua kesalahan dan semua relasi telah dipulihkan sehingga
layak untuk melanjutkan ritus inti karena dosa dan kesalahan telah dihapus dalam
ritus Massuru’>* Orang Toraja menyebut hal ini sebagai upaya un-ampa’ ale ba’ru
(menggelar tikar yang baru), yakni sebagai bahasa simbol bahwa setelah semua hal
yang mengganjal dibersihkan, ibaratnya semuanya sekarang telah duduk di atas tikar
yang baru.

Para pemangku adat, pemangku agama dan orang yang dituakan dalam
Tongkonan tidak akan membiarkan sebuah ritus syukuran dilakukan begitu saja
tanpa terlebih dahulu mengawalinya dengan Massuru’. Karena jika masih ada
persoalan atau pelanggaran, maka itu akan terus “mengganjal” (dalam istilah orang
toraja torro pakundun). Sesuatu yang mengganjal dalam hidup tentu akan sangat
mengganggu seluruh tatahan hidup, karena itu harus dibersihkan terlebih dahulu.

Dalam banyak hal, hal ini cukup berbeda dengan realitas sekarang ini. Jika ada
relasi dengan sesama, baik dalam keluarga maupun dengan orang-orang sekitar tidak
terlalu terpelihara dengan baik, orang tersebut terlihat biasa-biasa saja tanpa beban
pun ketika hendak melakukan ibadah-ibadah ucapan syukur Mangrara Tongkonan
atau ibadah-ibadah lainnya. Meskipun relasi di antara rumpun keluarga sedang rusak,
bahkan ada yang bertahun-tahun tidak saling menyapa karena adanya perselisihan
dalam keluarga atau rumpun keluarga sedang ada masalah besar dengan keluarga
lain di sekitarnya, terkesan tidak menjadi perhatian saat seseorang hendak
melakukan sejumlah ritus. Orang dengan bangganya melakukan upacara atau
syukuran besar-besaran tanpa sedikitpun merenung apakah persembahan dan
syukur ini berkenan kepada Tuhan atau tidak ketika dilakukan dalam relasi yang
tidak baik dengan berbagai pihak.

Apa yang diajarkan oleh Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24 sesungguhnya
termuat dalam tradisi Massuru’ ini. Lawrence Pang menjelaskan bahwa kata
“tinggalkanlah” (persembahanmu) dalam ayat 24 ini adalah prasyarat untuk

53 Yunus Rembon, wawancara oleh Penulis, Toraja Utara, 22 April 2023.
54 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 45.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 79



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

berperilaku yang benar sebelum beribadah.>5 Di dunia yang sarat dengan konflik dan
pertentangan, pesan etis dari Matius 5:23-24 ini sesungguhnya sangat penting.
Namun demikian, manusia tetap merasa nyaman melakukan ibadah yang seharusnya
penuh dengan perdamaian di dalam konflik dan pertentangan tersebut. Hal ini sejalan
dengan pernyataan Ne’ Tandi, seorang Syamas di Toraja yang dikutip oleh Bas
Plaisier terkait dengan ritual Massuru’, “orang Kristen menyembunyikan
kesalahannya di dalam kantong-kantong pakaiannya”.>¢ Hal ini dinilai oleh Ne’ Tandi
sebagai tidak adanya upaya konkret untuk pemulihan relasi karena orang Kristen
melakukannya hanya dalam akta pengakuan dosa saja.

Pelita Hati Surbakti menjelaskan Matius 5:23-24 ini dengan mengatakan
bahwa sejumlah ritual keagamaan yang diyakini sebagai wujud mengasihi Allah, tidak
akan ada gunanya tanpa sikap mengasihi sesama manusia.5” Maka dengan demikian,
berdamai dengan sesama, memulihkan relasi dengan Tuhan dan sesama, melakukan
pengakuan salah atau dosa sangat penting untuk dilakukan sebelum melakukan
sebuah ritus spiritual. Upaya konkret ini sebenarnya telah dipraktikkan oleh orang-
orang Toraja pada masa lalu dalam ritus kebudayaannya, yaitu Massuru’.

Oleh sebab itu, penulis melihat teramat penting untuk menghidupkan kembali
budaya Massuru’ ini dalam kehidupan beriman masa kini di Toraja. Penulis melihat,
masih ada beberapa bagian wilayah adat yang masih tetap konsisten dengan budaya
ini namun sebagian besar wilayah tidak lagi melakukannya karena alasan bahwa
mereka sudah menjadi Kristen. Sementara jika kita melihatnya lebih jauh,
berdasarkan penggalian benih-benih firman atau Injil dalam Massuru’, sungguh
terlihat jelas muatan nilai-nilai Kristianinya. Di dalamnya justru ditemukan nilai luhur
yang berpadanan dengan Injil. Kalau pun ada, dialog yang bersifat hermeneutis yang
justru memperkaya pemahaman akan pesan Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24
melalui Massuru’ dapat saja dilakukan.>8 Tepatnya, hermeneutika lintas-tekstual
antara Matius 5:23-24 (sebagai teks B) dan Massuru’ (sebagai teks A).

4. Kesimpulan

Di atas telah diperlihatkan bahwa sejumlah utusan Zending pada era kolonial kurang
memberi perhatian pada kebudayaan lokal. Di antaranya bahkan ada yang
merendahkannya. Dominasi teologi klasik (Barat) telah menutup ruang bagi konteks
Toraja dalam berhermeutika Alkitab dan selanjutnya dalam berteologi. Puji syukur, di

55 Pang, “Spiritual growth through authentic worship,” 5.

56 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 525.

57 Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017),
97.

58 Untuk melihat praktik dialog hermeneutis yang memperkaya, baca: Pelita Hati Surbakti,
Rahyuni Daud Pori, dan Ekavian Sabaritno, “MAMASA-KRISTEN DAN KEMATIAN ANGGOTA
KELUARGANYA: Dialog yang Memperkaya antara 1 Tesalonika 4:14 dan Aluk Toyolo,” Indonesian
Journal of Theology 10, no. 1 (2022): 22-55, https://doi.org/https://doi.org/10.46567 /ijt.v10i1.239.

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 80



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Gereja Toraja, paradigma ini telah berubah ke arah yang sangat baik. Namun
sayangnya hal itu cenderung masih pada tataran teoretis-akademis. Dengan
memperlihatkan benih-benih firman atau Injil dalam kebudayaan Massuru’ ini,
terlihat bahwa mempraktikkan Massuru’bukan saja melestarikan kebudayaan namun
melalui Massuru’ orang Toraja Kristen juga akan dapat lebih menghayati pesan firman
Tuhan dalam Matius 5:23-24 secara autentik. Hal ini karena pesan etis dalam Matius
5:23-24, rekonsliasi sebelum melakukan ritus keagamaan, kini dilakukan dalam
bungkus kebudayaan mereka sendiri yaitu Toraja. Jika model semacam ini terus
dikembangkan, Gereja Toraja dalam hal ini telah berperan penting sebagai
pengemban dan pengayom kebudayaan dan identitas Toraja yang Kristiani. Karena
itu pula Gereja Toraja perlu terus mencari “jembatan” untuk menghantar orang
Toraja Kristen memahami dan menikmati amanat Injil dalam bentuk yang sesuai
dengan konteks dimana mereka ada.

Akhirnya, melalui tulisan ini penulis mendorong Gereja Toraja untuk
melestarikan dan menggiatkan Massuru’ serta beragam bentuk ritus kebudayaan lain
yang memuat benih-benih firman atau Injil. Dalam hal Massuru’ misalnya, pelayanan
Gereja Toraja dalam ibadah-ibadah syukur, utamanya Mangrara Tongkonan, perlu
memformulasikan bentuk peribadahan yang diawali dengan Massuru’. Melalui
Massuru’ diberi waktu khusus bagi setiap keluarga untuk merenung bersama-sama,
memeriksa diri masing-masing, memulihkan setiap relasi yang retak, serta
membersihkan diri sedemikian rupa dari berbagai hal yang mengganjal, barulah
kemudian segenap keluarga menghadap Tuhan dengan ucapan syukur dan dengan
persembahan yang berkenan kepada Tuhan.

Kiranya Gereja Toraja terus berkomitmen dan terus memberi ruang yang seluas-
luasnya dalam menelisik berbagai bentuk kebudayaan Toraja dan menemukan nilai-
nilai Injil di dalamnya yang bisa dipakai oleh orang Toraja Kristen untuk sungguh-
sungguh membangun dan menghidupi imannya di dalam nuansa kebudayaannya
sendiri.

Referensi

Bediako, Kwame. Theology and Identity: The Impact of Culture upon Christian Thought
in the Second Century and Modern Africa. Oxford: Regnum Books, 1992.

Bevans, Stephen B. Model-Model Teologi Kontekstual. Maumere: Ledalero, 2002.

Bigalke, Terance W. Sejarah Sosial Tana Toraja. Diedit oleh M. Yuanda Zara. Vol. 1.
Yogyakarta: Ombak, 2016.

Davies, W.D., dan D.C. Allison. Matthew 1-7. London: T&T Clark, 2004.

Gundry, Robert H. Matthew: A Commentary on His Handbook for a Mixed Church under
Persecution. 2 ed. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmands, 1994.

Hakh, Samuel Benyamin. PERJANJIAN BARU: Sejarah, Pengantar dan Pokok-pokok

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 81



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024)

Teologisnya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019.

Institut Teologi Gereja Toraja (ITGT). Eklesiologi Gereja Toraja. Rantepao: PT. Sulo,
2021.

———. Kekristenan dan Ketorajaan: Refleksi Menggereja dalam Konteks Budaya
Toraja. Rantepao: PT. Sulo, 2021.

Kobong, Theodorus. Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi.
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008.

Kwok, P. L. Discovering the Bible in the Non-Biblical World. New York: Orbis Books,
1995.

Listijabudi, Daniel K. Bergulat di Tepian: Pembacaan Lintas Tekstual Dua Kisah Mistik
(Dewa Ruci & Yakub di Yabok) untuk Membangun Perdamaian. Jakarta: BPK
Gunung Mulia & Universitas Duta Wacana Yogyakarta, 2019.

Newman, Barclay M., dan Philip C. Stine. Pedoman Penafsiran Alkitab: Injil Matius.
Jakarta: LAI, 2008.

Pang, Lawrence. “Spiritual growth through authentic worship.” Compass: A review of
Topical Theology 50, no. 3 (2016): 4-6.
http://compassreview.org/spring16/3.pdf.

Plaisier, Bas. Menjembatani Jurang Menembus Batas. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2016.

Rumbi, Frans Paillin. “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik.” BIA’:
Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 1, no. 1 (2018): 26-38.
https://doi.org/10.34307/b.v1i1.17.

Sanderan, Rannu. “TOSANGSEREKAN: A Theological Reflection on the Integrity of
Creation in the Torajan Context.” Rantepao Theological Seminary, 2003.

Schweizer, Eduard. The Good News According to Matthew. Atlanta: John Knox Press,
1975.

Song, C. S. Sebutkanlah Nama-Nama Kami. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001.

Sugirtharajah, R. S. The Bible and the Third World: Precolonial, Colonial and
Postcolonial Encounter. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

Surbakti, Pelita Hati. Yang Terutama dalam Amanat Agung. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2017.

Surbakti, Pelita Hati, Rahyuni Daud Pori, dan Ekavian Sabaritno. “MAMASA-KRISTEN
DAN KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog yang Memperkaya antara 1
Tesalonika 4:14 dan Aluk Toyolo.” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1
(2022): 22-55. https://doi.org/https://doi.org/10.46567 /ijt.v10i1.239.

Surbakti, Pelita Hati, dan Noel GBP Surbakti. “Hermeneutika Lintas Tekstual:
Alternatif Pembacaan Alkitab Dalam Merekonstruksi Misiologi Gereja Suku di
Indonesia.” Societas Dei: Jurnal Agama dan Masyarakat 6, no. 2 (6 Desember
2019): 209-27. https://doi.org/10.33550/sd.v6i2.116.

Walls, Andrew F. “Old Athens and New Jerusalem: Some Signposts for Christian

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 82



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’. ...

Scholarship in the Early History of Mission Studies.” International Bulletin of
Missionary  Research 21, no. 4 (13 Oktober 1997): 146-53.
https://doi.org/10.1177/239693939702100401.

@ @ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
L ﬁ ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA).

ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s) | 83


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

