
 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 62 

KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen 
ISSN: 2722-8657 (cetak), 2722-8800 (online) DOI: 10.34307/kamasean.v5i1.274 
Volume 5, No 1, June 2024; (62-83) Available at: https://kamasean.iakn-toraja.ac.id  

 

Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’: Penggalian Pesan Ajaran Yesus di Matius 
5:23-24 dalam Kebudayan Toraja 
 

 

Lius Bongga Linggi’1* , Pelita Hati Surbakti2  

Sekolah Tinggi Teologi Cipanas, Indonesia 
1 2 

liusbonggalinggi@gmail.com* 
 

 

Abstract: Awareness of the unfair treatment of local cultural contexts in the Christian 
mission movement during the colonial era is increasing in many communities. This is 
influenced by the church's increasing awareness of the richness of local culture itself. 
The Gereja Toraja is also part of that reality. For this reason, the Gereja Toraja has 
made various breakthroughs to give more place to local culture in carrying out the 
mission of the church. A number of activities and documents produced clearly show the 
face of The Gereja Toraja with a more friendly paradigm to local culture. However, this 
excellent breakthrough still needs to be shifted to the realm of practice and 
concreteness. This is because the paradigm in question is still dominated by theoretical 
matters. Through this paper, the author raises Massuru's culture as a case study. 
Through the efforts of contextual theology with an anthropological model, the author 
found that in the Massuru's culture, the gospel value contained in Matthew 5:23–24 is 
reconciliation before performing religious rites. Based on this result, the effort to shift 
the new paradigm in a more concrete direction within the Gereja Toraja will be more 
interesting and passionate. In turn, Torajan Christians will hopefully be more 
encouraged to put the message of the Bible into practice and enjoy their faith within 
the framework of their own culture. 
 
Keywords: Contextual, Massuru',  Mission, Teachings of Jesus, The Gereja Toraja 
 
Abstrak: Kesadaran akan adanya ketidakadilan dalam memperlakukan konteks 
budaya lokal dalam gerakan misi Kristen pada era kolonial kian meningkat di 
berbagai pihak. Hal ini dipengaruhi oleh meningkatnya kesadaran gereja akan 
kekayaan budaya lokal itu sendiri. Gereja Toraja juga bagian dari realitas itu. Karena 
itulah, Gereja Toraja telah melakukan berbagai terobosan untuk lebih memberi 
tempat bagi kebudayaan lokal dalam menjalankan misi gereja. Sejumlah kegiatan 
serta dokumen yang dihasilkan secara jelas memperlihatkan wajah Gereja Toraja 
dengan paradigma yang lebih ramah pada budaya lokal. Namun demikian, terobosan 
yang sangat baik itu masih perlu digeser ke ranah praktik dan konkret. Hal ini 
karena paradigma yang dimaksud masih didominasi oleh hal-hal yang bersifat 
teoretis. Melalui tulisan ini, penulis mengangkat budaya Massuru’ sebagai sebuah 
studi kasus. Melalui upaya berteologi kontekstual model antropologi, penulis 
menemukan bahwa sesungguhnya dalam budaya Massuru’ tersimpan nilai Injil yang 
termuat dalam Matius 5:23-24 yaitu rekonsiliasi sebelum melakukan ritus 
keagamaan. Dengan temuan ini, upaya untuk menggeser paradigma baru ke arah 
yang lebih konkret di lingkungan Gereja Toraja kiranya semakin menarik dan 
bergairah. Pada gilirannya, orang Toraja Kristen diharapkan akan semakin 
terdorong untuk mempraktikkan pesan Alkitab serta menikmati imannya dalam 
bingkai budaya mereka sendiri. 
 
Kata Kunci: Ajaran Yesus, Gereja Toraja, Kontekstual, Massuru’, Misi 

mailto:liusbonggalinggi@gmail.com


Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 63 

 

Article History: Received: 13-10-2023 Revised:  18-06-2024 Accepted:  20-06-2024 

 
 
1. Pendahuluan 

Perjumpaan Injil dan budaya menjadi hal yang selalu aktual untuk dibahas dalam 

ranah kontekstualisasi teologi. Dorongan dari dalam diri setiap orang untuk 

menikmati imannya dalam suasana budayanya sebenarnya begitu kuat, namun 

pengaruh teologi Kristen klasik (Barat) yang mendominasi gereja seperti di Indonesia 

seakan menghambatnya. Oleh sebab itu muncullah sejumlah pemikir teologi 

kontekstual. Mereka hadir dengan menawarkan beragam metode atau model dalam 

rangka upaya untuk menemukan bagaimana sebaiknya berteologi di tengah 

peradaban yang telah kental dengan konstruksi kebudayaan lokalnya. Tujuannya 

tentu saja untuk menolong kehidupan bergereja agar lebih relevan di tengah-tengah 

konteks di mana gereja itu hadir. Begitu pula dengan Gereja Toraja dalam 

kehadirannya di tengah-tengah konteks Toraja yang begitu kental dengan 

kebudayaannya.  

Dalam sejarahnya, Gereja Toraja telah menjalani berbagai bentuk “pergulatan 

kekristenan dengan ketorajaan” sejak Injil dibawa oleh para misionaris 

Gereformeerde Zendingsbond (GZB) ke Toraja pada era kolonial. Telah menjadi 

pemahaman umum bahwa para misionaris atau utusan Zending pada era kolonial 

tersebut hadir dengan membawa ajaran baru, tradisi baru, dan budaya baru. Paling 

tidak hal itu berdasarkan perspektif penduduk lokal. Sebagian dari mereka lalu 

menempatkan yang baru itu sebagai yang superior atas budaya setempat sehingga 

banyak kebudayaan lokal yang mengandung kekayaan nilai-nilai luhur bahkan 

mengandung nilai-nilai Alkitabiah akhirnya ditinggalkan. Tanpa bermaksud 

menyamaratakan seluruh perangai misionaris, teolog dari Sri Lanka, R. S. 

Sugirtharajah, mengakui bahwa para misionaris pada era kolonial umumnya 

memahami hakikat Alkitab dan penafsirannya dengan sikap yang merendahkan 

bahkan penyangkalan terhadap nilai-nilai budaya lokal.1 Dalam salah satu tulisannya, 

Sugirtharajah menyajikan enam ciri hermeneutika kolonial, yaitu: inculcation, 

encroachment, displacement, analogies and implication, textualization, dan 

historicization of faith.2 

Kesimpulan semacam ini didukung oleh peneliti sebelumnya sebagaimana 

yang dicatat oleh Pelita H. Surbakti dan Noel G. P. B. Surbakti dalam tulisan mereka, 

                                                           
1 R. S. Sugirtharajah, The Bible and the Third World: Precolonial, Colonial and Postcolonial 

Encounter (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 61-73. 
2 Sugirtharajah. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 64 

seperti: S. Wesley Ariarajah, Hendrik Kraemer, R. S. Sugirtharajah, Archie C. C. Lee.3 

Gerakan misi di Toraja juga sama. Bas Plaisier misalnya menyebutkan bahwa Th. 

Kobong menilai para Zending telah berupaya meniadakan adat Toraja.4 Klaim ini 

dapat dibenarkan dengan berkaca pada jejak pekabaran Injil di Toraja melalui 

berbagai penilaian dari para Zending tersebut terhadap kebudayaan Toraja. Van de 

Loossdrecht misalnya melihat bahwa ajaran dan adat orang Toraja merupakan 

pikiran orang kafir yang harus segerah diubah, mereka dianggap sebagai orang yang 

tidak bisa membedakan antara yang suci dengan yang profan.5  

Paradigma dengan klaim negatif terhadap kebudayaan lokal berlangsung 

cukup lama bahkan oleh orang-orang Toraja sendiri yang telah menjadi Kristen. Hal 

ini tentu saja berpengaruh dalam keputusan-keputusan gerejawi. Misalnya pada 

Sidang Sinode Am (SSA) I, Van Der Veen, salah seorang utusan Zending dari Belanda, 

mengusulkan agar Gereja Toraja membentuk Badan Komisi untuk meneliti aluk dan 

adat untuk mengetahui mana yang boleh diikuti oleh Gereja Toraja dan mana yang 

tidak boleh.6 Dari sinilah seleksi itu terus digaungkan hingga pada akhirnya berlaku 

pandangan umum bahwa kalau sudah menjadi Kristen maka kebudayaan lama secara 

otomatis harus ditinggalkan.  

Seiring pemahaman teologi kontekstual yang semakin meluas dan 

berkembang, telah menjadi pendorong bagi Gereja Toraja untuk juga berbenah dalam 

melakukan kontekstualisasi teologi di tengah kehadirannya dalam konteks yang sarat 

dengan budaya lokal. Secara perlahan Gereja Toraja mulai lebih terbuka terhadap 

kebudayaan lokal hingga akhirnya dilakukan beberapa kali konsultasi Pekabaran Injil 

(PI) dalam rangka mendiskusikan secara lebih mendalam tentang muatan PI dan 

tidak terkecuali dalam perjumpaannya dengan kebudayaan Toraja. Pada Konsultasi 

PI II (1994), dirumuskanlah bahwa berbudaya adalah tugas yang diberikan Allah 

kepada manusia.7 Lebih konkret, dalam konsultasi PI ini dirumuskan bahwa: 

Bagi Gereja Toraja yang bertumbuh secara khusus di dalam konteks sosial budaya 
Toraja, dengan senantiasa menyadari akan kehadiran dan pelayanannya di dalam 
konteks sosial budaya bangsa Indonesia pada umumnya, salah satu strategi yang 
mungkin dapat ditempuh adalah dengan mengangkat nilai-nilai sosial budaya yang 
melekat pada Budaya Tongkonan sebagai sumber budaya Toraja untuk membentuk 
pola-pola hidup dan pelayanan Gereja.8  

 

                                                           
3 Pelita Hati Surbakti dan Noel GBP Surbakti, “Hermeneutika Lintas Tekstual: Alternatif 

Pembacaan Alkitab Dalam Merekonstruksi Misiologi Gereja Suku di Indonesia,” Societas Dei: Jurnal 
Agama dan Masyarakat 6, no. 2 (6 Desember 2019): 211, 216–18, 
https://doi.org/10.33550/sd.v6i2.116. 

4 Bas Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 803. 
5 Terance W. Bigalke, Sejarah Sosial Tana Toraja, eds. M. Yuanda Zara (Yogyakarta: Ombak, 

2016), 113. 
6 Kompilasi Keputusan SSA I, Volume I, Rantepao, 1947, 19. 
7 Rumusan Hasil Konsultasi PI II Gereja Toraja, 1994, 15-16. 
8 Rumusan Hasil Konsultasi PI II Gereja Toraja. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 65 

Jadi, kesadaran Gereja Toraja akan perannya dalam pelestarian budaya lokal 

dalam konteks bergereja telah tumbuh dan akan terus bertumbuh. Ini yang kami 

sebut sebagai sebuah paradigma baru. Paradigma ini kemudian melahirkan rumusan-

rumusan tentang perjumpaan Injil dan Kebudayaan. Pada SSA XII 1992 di Palopo, 

Gereja Toraja mencanangkan kemandiriannya, termasuk di bidang teologi yang 

kemudian mendorong Gereja Toraja untuk melakukan langkah yang lebih berani 

dalam merumuskan sendiri pengakuan imannya yang disebut Pengakuan Gereja 

Toraja (PGT). Pada Bab VII point 7 dirumuskan, “Berbudaya adalah tugas dari Allah 

(Kej. 1:26-28). Kebudayaan adalah kegiatan akal dan rasa manusia dalam mengolah 

dan menguasai alam untuk kebutuhan kehidupan jasmani dan rohani.”9 Selanjutnya, 

rumusan mengenai pemahaman Gereja Toraja tentang adat istiadat dirumuskan 

dalam Bab yang sama. Pada poin 8 berbunyi: 

Adat istiadat adalah kebiasaan-kebiasaan yang mengatur kehidupan masyarakat 
berdasarkan kaidah-kaidah dan keyakinan masing-masing masyarakat atau kelompok 
atau golongan. Sebab itu adat tidak dapat dipisahkan dari keyakinan dan agama, 
sehingga kita wajib menguji setiap adat apakah ia sesuai dengan kehendak Allah atau 
tidak.10 

 

Rumusan PGT di atas, kemudian dikutip dalam rumusan Eklesiologi Gereja 

Toraja (cetakan pertama 2021). Hal ini tampak pada Bab 4 poin 26 tentang tanggung 

jawab Gereja Toraja dalam memelihara budaya yang dianugerahkan Allah dalam 

konteksnya, dan poin 27 tentang Gereja Toraja dalam tugas peran pandu budaya.11  

Selain itu, rumusan tersebut juga muncul dalam hasil Seminar dan Lokakarya 

(Semiloka) Injil dan kebudayaan. Pada 21-23 Juli 2014 dilaksanakan seminar 

Kekristenan dan Ketorajaan dan kemudian dilanjutkan dengan kegiatan lokakarya 

pada 14-15 Agustus 2014. Dalam semiloka tersebut dirumuskan bahwa pelayanan 

Gereja Toraja tidak mencabut orang Toraja dari Ketorajaannya sehingga Gereja 

Toraja sungguh-sungguh Gereja Toraja dan bukan Gereja “di” Toraja. Dengan 

demikian dapat disimpulkan bahwa hubungan antara Injil dengan kebudayaan adalah 

hubungan yang dialektika.12   

Dari gambaran di atas, harus diakui bahwa Gereja Toraja telah bergerak ke 

arah yang sangat menggembirakan. Paradigma positif mengenai budaya Toraja dalam 

kaitannya dengan Injil telah semakin baik. Berbagai konsep dan paradigma tersebut 

di atas tentu saja adalah kekayaan Gereja Toraja yang perlu dikembangkan di tengah 

pelayanannya dalam perjumpaan Injil dan kebudayaan. Namun sayangnya, semua 

yang baik di atas cenderung masih berada dalam tataran teoretis dan kajian 

                                                           
9 Pengakuan Gereja Toraja, Rantepao: Komisi Usaha Gereja Toraja (KUGT), 1981, 24. 
10 Pengakuan Gereja Toraja. 
11 Institut Teologi Gereja Toraja (ITGT), Eklesiologi Gereja Toraja (Rantepao: PT. Sulo, 2021), 33-

34. 
12 Institut Teologi Gereja Toraja (ITGT), Kekristenan Dan Ketorajaan: Refleksi Menggereja Dalam 

Konteks Budaya Toraja (Rantepao: PT. Sulo, 2021), 25. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 66 

akademik. Perubahan paradigma ini belum terimplementasi secara maksimal dalam 

tataran praktik.  

Agar paradigma yang baik di atas dapat lebih bergerak ke arah kehidupan 

nyata, penulis menilai adalah sangat penting untuk menggali dan menemukan nilai-

nilai luhur yang terkandung dalam setiap bentuk kebudayaan orang Toraja Kristen.13 

Bukan saja nilai-nilai luhur, namun justru benih-benih firman atau injil14 yang 

tersimpan dalam konstruksi kebudayaan Toraja tersebut. Selain dalam tulisan 

Stephen B. Bevans, gagasan benih-benih firman ini juga muncul dalam sejumlah 

tulisan lain.15 Tujuan penggalian benih-benih firman atau Injil ini tentu saja adalah 

agar orang Toraja Kristen semakin menikmati Injil dalam jiwa kebudayaannya.  

Salah satu konstruksi kebudayaan yang telah diangkat adalah budaya Ma’nene’ 

(mengenang para leluhur). Belakangan ini, praktik budaya ini mengalami 

kebangkitannya kembali setelah beberapa saat silam pernah hampir hilang oleh 

karena mendapat larangan dari gereja. Para pendeta umumnya juga tidak 

memberikan pelayanan dalam kegiatan tersebut. Praktik ritus dalam budaya ini telah 

mulai dilakukan kembali di Toraja bagian Utara. Menjawab fenomena ini, keputusan 

SSA XXV pada tahun 2022 menugaskan Badan Pekerja Sinode untuk menerbitkan dan 

menjemaatkan panduan pendampingan pelaksanaan kegiatan Ma’nene’ tersebut. 

Tentu saja keputusan ini tidak muncul begitu saja. Ia dijiwai oleh rumusan-rumusan 

atau paradigma yang telah disebutkan di atas. Keputusan ini tentu saja 

memperlihatkan sebuah langkah konkret yang harus terus digaungkan untuk 

menjangkau setiap serpihan kebudayaan yang bisa diangkat kembali dalam 

kehidupan kekristenan. 

Dalam rangka lebih menggeser perkembangan paradigma yang cenderung 

masih berada pada tataran teoretis-akademis tersebut ke arah yang lebih konkret, 

penulis mengangkat salah satu praktik ritus budaya Toraja yang lain, yaitu budaya 

Massuru’. Budaya Massuru’ ini sebenarnya sudah pernah dibahas oleh Frans Paillin 

Rumbi dalam tulisannya yang berjudul “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan dalam Injil 

Sinoptik”. Namun demikian, secara umum Frans membahas Massuru’ sebagai bentuk 

                                                           
13 Penulis memilih menggunakan istilah “Toraja Kristen” dengan pemahaman bahwa identitas 

Kristen muncul belakangan. Identitas pertama adalah Toraja. 
14 Stephen B. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002), 96, 283. 

Bevan menyinggung gagasan benih-benih sabda ini dengan menyitir pemikiran Yustinus Martir (I 
Apology, 46:1-4; II Apology 7(8): 1-4, 10:1-3, 13:3-4. Gagasan ini juga muncul dalam karya Klemens 
dari Aleksandria (Stromata, I, 19, 91-94).  

15 Lihat: Kwame Bediako, Theology and Identity: The Impact of Culture upon Christian Thought in 
the Second Century and Modern Africa (Oxford: Regnum Books, 1992), 41–48; Andrew F. Walls, “Old 
Athens and New Jerusalem: Some Signposts for Christian Scholarship in the Early History of Mission 
Studies,” International Bulletin of Missionary Research 21, no. 4 (13 Oktober 1997): 148–49, 
https://doi.org/10.1177/239693939702100401. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 67 

pertobatan.16 Kali ini penulis membahasnya secara berbeda yaitu dalam kaitannya 

dengan ritual syukuran yang diawali dengan Massuru’ sebagai upaya pembersihan 

diri dan rekonsiliasi sebelum menaikkan ritual syukuran. Penulis menilai bahwa 

gagasan ini memiliki persinggungan yang sangat kuat dengan apa yang diajarkan oleh 

Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24. 

Tujuan melihat persinggungan ini adalah untuk lebih menggeser pradigma 

positif di atas dari tataran teoretis-akademis ke arah yang lebih praktis. Hal ini 

dilakukan dengan menemukan benih-benih firman atau Injil dalam budaya Massuru’ 

tersebut. Dengan menemukannya, gereja diharapkan akan melihat secara lebih nyata 

bahwa di dalam Massuru’ terdapat nilai yang memiliki kesamaan dengan apa yang 

terdapat dalam Injil, dalam hal ini adalah Matius 5:23-24. Mempraktikkan dan 

menghidupkan kembali budaya Massuru’ akan melahirkan pemahaman akan Injil 

secara lebih autentik. Hal ini karena dengan mempraktikkan Massuru’ tidak saja akan 

melestarikan salah satu kebudayaan lokal Toraja, namun pesan dari benih firman 

atau Injil yang ditemukan di dalamnya akan lebih dihayati karena ia dibungkus dalam 

tradisi lokal Toraja itu sendiri. 

 

2. Metodologi 

Penelitian yang melandasi tulisan ini merupakan penelitian kualitatif dengan studi 

kepustakaan. Namun demikian, untuk lebih mendapat gambaran tentang Massuru’ 

penulis juga melakukan wawancara terhadap orang lokal yang dinilai cukup 

memahami Massuru’. Selanjutnya dalam rangka melihat benih-benih firman atau Injil 

dalam budaya Massuru’ ini, penulis menggunakan prinsip teologi kontektual model 

antropologi yang dikembangkan oleh Stephen B. Bevans.17 Model teologi kontekstual 

ini menekankan pada pelestarian jati diri budaya dan manusia yang hidup dalam 

konteks di mana Injil diwartakan.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Misionaris di Toraja 

Para misionaris yang diutus oleh lembaga Zending (GZB) dari Belanda ke 

Toraja, umumnya dinilai memperkenalkan berbagai hal yang sama sekali baru bagi 

orang Toraja. Tentang pola hidup yang baru dan terutama bentuk kepercayaan yang 

baru adalah di antaranya. Hal ini tentu saja akan dan telah memengaruhi berbagai 

tatanan hidup yang telah lama dihidupi oleh orang Toraja.  

Sudah tentu dari perspektif mereka, para untusan Zending itu datang dengan 

tujuan yang mulia, yakni untuk memberitakan kabar sukacita tentang Yesus Kristus 

                                                           
16 Frans Paillin Rumbi, “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik,” BIA’: Jurnal 

Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 1, no. 1 (2018): 26–38, 
https://doi.org/10.34307/b.v1i1.17. 

17 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96–126. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 68 

sebagai Juru Selamat bagi dunia. Namun penyampaian itu tentunya diformulasikan 

dalam berbagai bentuk komunikasi dan juga penuh dengan muatan interpretasi 

terhadap teks-teks Alkitab. Hal ini sesuai dengan yang dikemukakan Stephen Bevans 

melalui model antropologis bahwa jika kekristenan menantang konteks maka itu 

harus dilihat dengan kecurigaan bahwa hal itu tidak berasal dari Allah melainkan dari 

prespektif kontekstual Barat yang memaksakan nilai-nilainya kepada kebudayaan 

lain.18 

Para utusan Zending tentu saja menempuh cara-cara tertentu dalam upaya 

menata kehidupan baru bagi orang Toraja. Salah satu cara yang tidak bisa dihindari 

adalah mencari keterhubungan antara Injil dengan kebudayaan atau pandangan 

hidup orang Toraja. Jika suatu bentuk praktik kebudayaan dirasa tidak memiliki 

keterhubungan dengan Injil maka tidak ada jalan lain selain menolak kebudayaan 

tersebut. Sekalipun ada sejumlah upaya transformasi agar suatu kebudayaan 

mendapat tempat dalam kehidupan kekristenan, namun tidak dapat dipungkiri 

bahwa banyak hal tidak dikaji secara mendalam sehingga akhirnya terabaikan. 

Pada awalnya A. A. Van de Loossdrecht, penginjil pertama di Toraja (1913), 

mengambil pendekatan damai terhadap agama dan ritual orang Toraja. Ia mengambil 

jalan aman dengan hanya menekankan pendidikan dan menahan untuk berbicara 

soal agama dalam pertemuan-pertemuan awal. Namun sikap itu segera berubah 

ketika ia melihat bahwa ajaran dan adat orang Toraja merupakan pikiran orang kafir 

yang harus segerah diubah, mereka dianggap sebagai orang yang tidak bisa 

membedakan antara yang suci dengan yang profan.19 

Awal abad ke-20 banyak orang Barat memberi nilai negatif terhadap 

kebudayaan manusia yang mereka anggap masih primitif dan dalam perkembangan 

religiositas, agama mereka dianggap paling rendah.20 Namun di sisi lain mereka juga 

memiliki ketertarikan kepada beberapa jenis kebudayaan. J. Belksma, salah seorang 

rekan A. A. Van de Loossdrecht, mengirim beberapa cerita rakyat Toraja ke negeri 

Belanda supaya cerita rakyat itu dapat diterbitkan dalam majalah GZB. Dikisahkan 

bahwa memang cerita rakyat itu akhirnya diterbitkan oleh redaksi Alle den Volcke 

dalam majalah GZB, namun diberi catatan dengan nada merendahkannya dengan 

berkata, “cerita-cerita itu memang memperlihatkan betapa tololnya dongeng-

dongeng yang telah menjadi makanan rohani orang-orang di sana, betapa hambarnya, 

betapa kekanak-kanakannya dan bodohnya cerita-cerita itu”.21  Akan tetapi para 

misionaris yang ada di lapangan tetap saja berusaha untuk memahami orang Toraja. 

Hal ini karena di atas semuanya itu adalah adanya hasrat dari pihak misionaris untuk 

mengkristenkan kebudayaan dan terutama orang Toraja itu sendiri. 

                                                           
18 Bevans, 96. 
19 Bigalke, Sejarah Sosial Tana Toraja, 1:113. 
20 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 366.366. 
21 Plaisier, 367. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 69 

Beberapa pendapat para misionaris yang dikutip oleh Bas Plaisier antara 

lain:22 Belksma mengatakan, “betapa dalamnya bangsa ini tenggelam dalam 

ketakhayulan yang mentah dan kasar, mereka mencari perlindungan pada berbagai 

kreasi dan rekaan hati manusia yang rusak, kekafiran ini diliputi suasana gelap 

gulita”; Zijlstra mengatakan “orang Toraja adalah bangsa yang miskin secara rohani, 

pohon dan akarnya buruk, agamanya adalah perbudakan”; Pol mengatakan “orang 

kafir ini terasing dari Allah”. Oleh karena itu mereka menganggap bahwa orang 

Toraja itu sangat memerlukan pembawa terang untuk menyalakan terang di bawah 

kegelapan mereka yakni Yesus Kristus sebagai juru selamat. 

Th. Kobong dalam bukunya yang berjudul Injil dan Tongkonan telah 

melontarkan sejumlah kritikan terhadap para utusan Zending yang datang ke Toraja. 

Bahwa mereka memang menggambarkan ritual dengan tepat dan teliti, tetapi mereka 

pada umumnya tidak cukup memperhatikan motivasi dan tujuan ritual itu. Apabila 

mereka memperhatikannya, mereka terlalu cepat memberi penilaian negatif sambil 

melecehkannya sebagai kekafiran atau pekerjaan kegelapan.23 Akibatnya, mereka 

terburu-buru menolak adat dan aluk Toraja berdasarkan alasan religius. Mereka 

menitikberatkan perhatian mereka kepada penilaian teologis ala teologi klasik 

(Barat)24 sehingga membuat mereka jarang sekali menyinggung nilai-nilai positif 

yang memang terdapat dalam budaya Toraja. Di samping itu tentu mereka 

dipengaruhi oleh pola pikir superioritas kebudayaan Barat. Hal-hal semacam inilah 

yang menepis kesediaan mereka untuk menghargai setidaknya unsur-unsur tertentu 

dalam kebudayaan orang Toraja.  

Gambaran singkat ini kiranya cukup untuk menjelaskan bahwa betapa posisi 

budaya Toraja memiliki tempat yang sangat dangkal dalam alam pikiran para 

misionaris pada era kolonial. Dampak berkelanjutan dari penilaian itu adalah 

terbitnya keputusan-keputusan dalam beberapa Sidang Sinode di awal-awal 

berdirinya Gereja Toraja, yang sedemikian membatasi palaksanaan praktik sejumlah 

ritus dalam kebudayaan. 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

Jejak Pengaruh Misionaris dalam Keputusan Sidang Sinode Am (SSA) Gereja 

Toraja 

Sejak awal pekabaran Injil, para utusan Zending menyadari bahwa keberadaan 

mereka sebagai pemimpin dalam komunitas-komunitas Kristen yang baru terbentuk 

hanyalah bersifat sementara.25 Oleh karena itu mereka memberi ruang bagi orang 

                                                           
22 Plaisier, 368. 
23 Theodorus Kobong, Injil Dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2008), 266. 
24 Teologi klasik Barat dibangun dengan dua sumber berteologi, yaitu Alkitab dan Tradisi gereja 

(Barat). Hal ini membuat konteks (Asia misalnya) tidak mendapat tempat dalam dalam konstruksi 
teologi gereja. Band. Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 2. 

25 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 768. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 70 

Toraja Kristen untuk turut bertanggung jawab dalam urusan gereja dan menjadi 

pemimpin gereja sebagai persiapan menuju kemandirian gereja. Namun para utusan 

Zending tidak mau melepaskan begitu saja. Karena itu, mereka masih terus mengikuti 

perkembangan Kekristenan di Toraja, bahkan ikut serta dalam sidang-sidang 

gerejawi. Dengan demikian pemikiran mereka masih banyak memengaruhi arah 

pengambilan keputusan terutama terkait dengan adat dan budaya. 

Pada 25-28 Maret 1947, diadakan Sidang Sinode Am (SSA) yang pertama di 

Rantepao. Salah satu hal yang mengemuka adalah usulan dari Dr. Van der Veen yang 

mengatakan, “perlu diadakan suatu badan komisi untuk menyelidiki aluk-aluk dan 

adat-adat yang bisa dan yang tidak bisa diturut oleh orang Kristen”.26 Usulan tersebut 

diterima baik oleh segenap peserta sidang. Sebagai tindak lanjut dari keputusan itu 

adalah ditunjuknya tim penyelidik masing-masing dua orang dari setiap klasis untuk 

menyelidiki setiap adat atau budaya lalu menilainya apakah bertentangan dengan 

iman Kristen atau tidak.  

Memasuki SSA II, pada 14-16 Maret 1991, mulai ada laporan dari tim 

penyelidik yang dibentuk pada SSA sebelumnya. Salah satu yang mengemuka adalah 

ritual kematian khususnya mantunu (pemotongan hewan). Sidang memutuskan 

bahwa mantunu dilarang bagi orang Kristen. Namun karena gereja menyadari apakah 

mungkin gereja mempunyai kemampuan untuk mengadakan pelarangan itu, maka 

direkomendasikan kepada tim penyelidik untuk mengadakan pertemuan dengan 

pemerintah agar bekerjasama dalam pelarangan tersebut.27 Dalam SSA III, hal ini 

berkembang lagi. Bukan hanya pelarangan mantunu tetapi juga diputuskan bahwa 

orang Kristen tidak boleh membiayai kegiatan rambu solo’ karen itu hanya 

merupakan penyembahan kepada berhala dan bombo (arwah leluhur).28 

Di setiap SSA, selalu ada pergumulan tentang perjumpaan Injil dan budaya 

Toraja. Semakin lama semakin banyak adat dan budaya yang dianggap bertentangan 

dengan kekristenan yang harus dilarang oleh gereja. Namun sampai pada SSA XV 

mulai muncul keinginan untuk menyusun Pengakuan Iman Gereja Toraja. Menurut 

Pdt. S. Sirupa, salah satu peserta SSA XV, mengatakan bahwa Pengakuan Iman Gereja 

Toraja adalah senjata gereja untuk melawan ajaran-ajaran sesat yang tak sesuai 

dengan ajaran Tuhan.29 

Memasuki SSA XIX, tahun 1994, mulai muncul pemikiran yang terbuka 

terhadap kebudayaan Toraja. Diputuskan bahwa dalam rangka kontekstualisasi, 

maka SSA menugaskan kepada Badan Pekerja Sinode (BPS) untuk meneliti adat dan 

kebudayaan, baik yang ada di Toraja maupun di luar Toraja dalam lingkup pelayanan 

Gereja Toraja, menuju pendayagunaan nilai-nilai sosial budaya untuk pewartaan Injil 

                                                           
26 Kompilasi Keputusan SSA I, Volume I, Rantepao, 1947, 19. 
27 Kompilasi keputusan SSA, Volume 1, Rantepao, 1949, 34. 
28 Kompilasi keputusan SSA, Volume 1, Rantepao, 1951, 59. 
29 Kompilasi keputusan SSA, Volume 2, Rantepao, 1978, 163. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 71 

Yesus Kristus.30 Di sinilah mulainya muncul sebuah paradigma baru atau kesadaran 

penuh dalam diri Gereja Toraja bahwa nilai-nilai kebudayaan dapat didayagunakan 

untuk pewartaan Injil.  

Mengingat pusat pelayanan Gereja Toraja yang berada dalam kebudayaan 

yang cukup kental dan mengakar dalam masyarakat Toraja, maka mau tidak mau, 

untuk menanamkan Injil dalam masyarakat Toraja tidak bisa dipisahkan dari nilai-

nilai kebudayaan yang sedemikian melekat dengan mereka. SSA XIX melihat hal itu 

sebagai kesempatan bagi Gereja Toraja untuk dapat mentransformasikan budaya 

Toraja dalam upaya menumbuhkembangkan teologi kontekstual.31 

 

Gereja Toraja dan Tanggung Jawab Kulturalnya 

Dari dasar pemikiran seperti dalam SSA XIX tersebut, maka sebagai tindak 

lanjut dilaksanakanlah konsultasi Pekabaran Injil (PI) untuk duduk bersama 

menggumuli tentang keberadaan kebudayaan di tengah-tengah semangat pekabaran 

Injil. Dalam hal ini penulis mengutip beberapa penekanan dalam konsultasi PI terkait 

Injil dan Kebudayaan. Sebelum SSA XIX tahun 1994, sebenarnya pernah dilakuakan 

Konsultasi PI I Gereja Toraja tahun 1972, namun sangat terkesan bahwa belum ada 

upaya serius yang dirumuskan untuk memberi perhatian kepada kebudayaan. Yang 

dilakukan hanya sekadar himbauan untuk penggunaan bahasa Toraja dan 

mengupayakan syair-syair lagu yang bernuansa etnik Toraja, serta dikatakan juga 

bahwa penelitian adat dan kebudayaan tetap diupayakan.32 Nanti pada tahun 1994 

dilakukan Konsultasi PI II, Gereja Toraja mulai dengan serius memberi perhatian 

untuk membahas secara mendalam hal-hal yang merupakan adat dan kebudayaan 

Toraja. Dalam Konsultasi PI II tersebut dirumuskan bahwa:33 

a. Berbudaya adalah tugas yang diberikan Allah kepada manusia (Kej. 1:28, 

2:15). Dengan akal budi yang dikaruniakan Allah kepadanya, manusia diberi 

kemampuan, kemungkinan, wewenang dan tanggung jawab untuk mengolah, 

memanfaatkan, memelihara serta mempertanggungjawabkan seluruh 

kemungkinan yang terkandung di dalam alam semesta ini. 

b. Melalui Yesus Kristus yang telah menjadi manusia itu, firman Allah masuk ke 

dalam kebudayaan manusia (Yoh. 1:14). Firman Allah menyatu dengan 

kebudayaan manusia. Firman itu tidak menarik manusia dari dalam 

kebudayaannya dan masyarakatnya, melainkan membaharui kebudayaan 

manusia dengan jalan mengadakan pembaharuan di dalam diri manusia, 

membarui hati dan akal budi manusia (bnd. 2 Kor. 5:17), sehingga seluruh 

                                                           
30 Kompilasi keputusan SSA, Volume 3, Rantepao, 1992, 51. 
31 Ibid. 
32 Hasil Konsultasi PI I Gereja Toraja, 1972, 9. 
33 Hasil Konsultasi PI II Gereja Toraja, 1994, 14-16. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 72 

aktivitas hidup manusia senantiasa berpadanan dengan injil Kristus dan 

tertuju kepada perwujudan langit baru dan bumi baru (bnd. Why. 21:1-8) 

c. Oleh karena itu gereja terpanggil untuk memahami dengan benar, 

membaharui, menumbuhkembangkan, serta memanfaatkan kebudayaan 

secara positif, kritis, dan kreatif dalam rangka meningkatkan kualitas hidup 

manusia dan masyarakat di bawah terang Firman Allah. Itulah transformasi 

kebudayaan. Gereja tidak anti kebudayaan, tetapi gereja menolak setiap 

praktek berbudaya manusia yang membelakangi Allah dan karena itu merusak 

kehidupan manusia dan masyarakat. 

 

Rumusan tersebut senada dengan rumusan dalam Eklesiologi Gereja Toraja, 

Bab IV tentang tanggung jawab Gereja Toraja dalam semesta. Dari rumusan ini sangat 

jelas terlihat sebuah kesadaran penuh bahwa budaya itu tidak muncul dengan 

sendirinya dan bukan melalui kemampuan manusia saja melainkan sungguh 

merupakan prakarsa Ilahi untuk menata kehidupan manusia. Oleh karena itu 

dibutuhkan strategi yang tepat dengan mengangkat nilai-nilai yang melekat pada 

suatu kebudayaan sebagai pola hidup dan pelayanan Gereja. 

Lebih lanjut dalam konsultasi PI III, tahun 2005, semakin disadari pentingnya 

nilai-nilai kebudayaan itu sehingga dalam perjumpaannya dengan Injil disebut 

sebagai perjumpaan yang dialektis34 yang kedua-duanya saling memperkaya. 

Malahan disebutkan bahwa “harta karun” yakni Injil itu dapat disingkapkan di dalam 

serat-serat budaya itu sendiri.35 Hal ini sejalan dengan pendapat Robert T. Rush yang 

dikutip oleh Bevans yang mengatakan bahwa melakukan penginjilan itu bukanlah 

seperti para saudagar, melainkan seperti seorang pencari harta karun.36 Artinya, para 

praktisi teologi kontekstual mencari pewahyuan dan manifestasi diri Allah dalam 

berbagai nilai-nilai yang tersembunyi dalam suatu konteks. Jadi menurut hemat 

penulis, upaya Gereja Toraja selanjutnya sekarang ini, bukan lagi mengkristenkan 

Toraja melainkan men-Torajakan Kristen. 

Rumusan-rumusan seperti dalam konsultasi PI dan eklesiologi Gereja Toraja, 

juga ditegaskan dalam Pengakuan Gereja Toraja Bab VII tentang dunia. Pengakuan 

Gereja Toraja menegaskan bahwa berbudaya adalah tugas dari Allah. Kebudayaan 

adalah kegiatan akal dan rasa manusia dalam mengolah dan menguasai alam untuk 

kebutuhan kehidupan jasmani dan rohani. Sebab itu kebudayaan harus dinamis dan 

diperkembangkan senantiasa di dalam suatu pergumulan rangkap yaitu pergumulan 

manusia dalam hubungannya dengan Allah dan dunia. Adat istiadat adalah kebiasaan-

kebiasaan yang mengatur kehidupan bermasyarakat berdasarkan kaidah-kaidah dan 

keyakinan masing-masing masyarakat atau kelompok dan golongan. Sebab itu adat 

                                                           
34 Hasil Konsultasi PI III Gereja Toraja, 2005, 42. 
35 Ibid., 43. 
36 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 100. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 73 

tidak dapat dipisahkan dari keyakinan dan agama, sehingga kita wajib menguji setiap 

adat apakah ia sesuai dengan kehendak Allah atau tidak.37 

Dari semua rumusan-rumusan ini, baik hasil Konsultasi PI, Eklesiologi Gereja 

Toraja maupun Pengakuan Gereja Toraja, tampak jelas bahwa gereja ini sangat 

menyadari tanggung jawabnya terhadap kebudayaan Toraja di mana ia hadir untuk 

mewujudkan misi Allah di tengah-tengah dunia ini. Hal ini pun dapat menjadi dasar 

dan pijakan bagi Gereja Toraja dalam lebih bersungguh-sungguh lagi untuk 

menghidupkan berbagai bentuk kebudayaan agar di dalam kebudayaannya orang 

Toraja dapat menikmati Injil itu sendiri. 

 

Teologi Kontekstual Model Antropologis38 

Stephen B. Bevans memperkenalkan salah satu model kontekstualisasi teologi 

yang disebutnya Model Antropologis. Bevans mendefenisikan model antropologis 

dalam dua arti. Pertama, model ini disebut antropologis karena berpusat pada nilai 

dan kebaikan antropos pribadi manusia, dengan keyakinan bahwa di dalam setiap 

pribadi, dan setiap masyarakat serta lokasi sosial ataupun budaya, Allah menyatakan 

kehadiran Ilahi-Nya. Dengan demikian seorang teolog bukan hanya mampu 

menghubungkan sebuah pewartaan dari luar ke dalam konteks, melainkan 

menemukan pewartaan itu di dalam konteks itu sendiri. Kedua, model ini  disebut 

model antropologis karena ia menggunakan ilmu-ilmu sosial, terutama ilmu 

antropologi.  

Dengan menggunakan model kontekstualisasi ini, seorang praktisi teologi 

kontekstual akan berupaya menitikberatkan perhatiannya untuk memahami lebih 

dalam sebuah jaring relasi manusia serta nilai-nilai yang membentuk kebudayaannya 

yang di dalamnya Allah hadir dan menyatakan karya-Nya. Kehadiran dan pewahyuan 

Allah dipahami telah ada di dalam setiap keberadaan manusia dan melalui 

terciptanya berbagai bentuk kebudayaanya. Dengan demikian, di dalam kebudayaan 

pun terkandung kekayaan nilai-nilai spiritual. Kwok dalam bukunya yang berjudul 

Discovering the Bible in the Non-Biblical World menegaskan bahwa saat ini kita harus 

mendapatkan kemampuan untuk melihat Alkitab dengan mata kepala kita sendiri dan 

menekankan bahwa imanensi ilahi ada di dalam diri kita.39 Hal ini tentu saja sejalan 

dengan gagasan Yustinus Martir mengenai benih-benih firman  yang telah disinggung 

di atas. 

Dengan demikian, seorang yang telah beriman Kristen akan memandang 

manusia dan kebudayaannya secara positif dan berjuang untuk menemukan unsur-

unsur dalam kebudayaan dimana ia ada untuk mengembangkan sebuah spiritualitas 

yang dapat dinikmati dalam konteksnya, oleh karena kebudayaan juga adalah 
                                                           

37 Rumusan Pengakuan Gereja Toraja, Bab VII, 10. 
38 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96–126. 
39 P. L. Kwok, Discovering the Bible in the Non-Biblical World (New York: Orbis Books, 1995), 18. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 74 

pewahyuan Allah. Bevans menegaskan bahwa jika kekristenan menentang konteks 

maka hal itu dapat dilihat sebagai kecurigaan bahwa hal itu tidak berasal dari Allah 

melainkan dari suatu kecenderungan dan prespektif kontekstual Barat yang 

memaksakan nilai-nilainya kepada kebudayaan yang lain.40 J. Kuan yang dikutip oleh 

Daniel K. Listijabudi dalam bukunya yang berjudul Bergulat di Tepian, menegaskan 

bahwa orang Asia perlu melakukan dan mengembangkan pembacaan Alkitab yang 

kontekstual dengan cara mempertimbangkan dengan sungguh-sungguh pentingnya 

membawa realitas kultural religius Asia ke dalam percakapan dengan tradisi 

Alkitab.41 Hal ini tentu dengan melihat betapa realitas kultural itu mengandung nilai 

religius yang tidak bisa diabaikan. 

C. S. Song, seorang teolog ternama dari Taiwan, menuturkan dengan indah 

bahwa misi Kristen dalam memasuki suatu wilayah atau konteks bukanlah 

kemampuan untuk “memberi nama” melainkan kemampuan untuk “mengenal nama-

nama, mengeja nama-nama dengan tepat lalu mengerti dan menghayati artinya 

secara mendalam”, karena misi Kristen memasuki suatu dunia yang telah bernama.42 

Nama-nama yang dimaksud Song tidak lain adalah berbagai bentuk kebudayaan yang 

telah melekat sebagai jati diri dan identitas pada suatu konteks tertentu yang telah 

dihidupi dan dihayati sedemikian rupa oleh manusia yang hidup di dalamnya 

sebelum kekritenan hadir. Dengan demikian, misi Kristen bukan untuk memberi 

kebudayaan baru melainkan untuk mengenali kebudyaan setempat dengan baik di 

mana di dalamnya termuat benih-benih firman. 

Catatan Warren yang sangat mengesankan dikutip oleh Bevans. Warren 

menyatakan “tugas kita adalah mendekati orang lain, kebudayaan lain, agama lain 

dengan menanggalkan kasut kita karena tempat yang akan kita dekati itu adalah 

kudus, kalau tidak, kita bisa menginjak-injak impian manusia atau lebih celaka lagi 

kalau kita lupa bahwa Allah sudah ada di sana sebelum kita sampai”.43 Sejak Konsili 

Vatikan II, Robert T. Rush telah berbicara tentang suatu perubahan citra seorang 

misionaris, bahwa seorang misionaris digambarkan bukan lagi seperti seorang 

saudagar mutiara melainkan seorang pemburu harta karun.44 Harta karun ilahi itu 

ada dalam kebudayaan lokal. Seorang pencari harta karun akan berusaha dengan 

berbagai cara, meneliti, mengulik berbagai informasi lalu menggali atau menyusur 

tempat-tempat tertentu yang dicurigai menyimpan harta karun itu sampai akhirnya 

memperolehnya. Demikianlah para misionaris yang digambarkan seperti pencari 

harta karun itu, ia akan menggali secara mendalam sebuah tradisi kebudayaan 

                                                           
40 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 96. 
41 Daniel K. Listijabudi, Bergulat Di Tepian: Pembacaan Lintas Tekstual Dua Kisah Mistik (Dewa 

Ruci & Yakub Di Yabok) Untuk Membangun Perdamaian (Jakarta-Yogyakarta: BPK Gunung Mulia dan 
Duta Wacana University Press, 2019), 34. 

42 C. S. Song, Sebutkanlah Nama-Nama Kami (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001), 9. 
43 Bevans, Model-Model Teologi Kontekstual, 99. 
44 Bevans, 100. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 75 

sampai menemukan kekayaan nilai yang terkandung di dalamnya.  Harta karun itu 

adalah berbagai nilai-nilai luhur yang ada dalam suatu konteks kebudayaan. Dalam 

hal ini, posisi Kitab Suci dan tradisi Kristen adalah berfungsi sebagai “peta” yang 

harus diterjemahkan agar dapat dipakai dalam pemburuan harta karun itu. Di dalam 

kebudayaan itu sesungguhnya tersembunyi harta karun yakni Rahmat Allah.45  

 

Pesan Etis Matius 5:23-24 

Matius 5:23-34 merupakan bagian dari materi khotbah Yesus di atas bukit. 

Dalam bagian ini Yesus berkata: 

“Sebab itu, jika engkau mempersembahkan persembahanmu di atas mezbah dan 
engkau teringat akan sesuatu yang ada dalam hati saudaramu terhadap engkau, 
tinggalkanlah persembahanmu di depan mezbah itu dan pergilah berdamai dahulu 
dengan saudaramu, lalu kembali untuk mempersembahkan persembahanmu itu.” 

 

Sementara itu, Matius 5:20 dipahami sebagai pengantar bagi keseluruhan materi 

khotbah di bukit.46 Artinya, jika hendak memahami keseluruhan materi khotbah 

Yesus di bukit, prinsip yang terdapat dalam Matius 5:20 merupakan kuncinya. Dalam 

hal ini termasuk juga dalam memahami Matius 5:23-24. 

Matius 5:20 memuat standar kebenaran yang diminta oleh Yesus kepada para 

murid, yaitu:  

 

Λέγω γὰρ ὑμἶν ὅτι ἐὰν μὴ περιςςεύςῃ ὑμῶν ἡ δικαιοσύνη πλεἶον τῶν γραμματέων 
καὶ  Фαριςαίων, ... (Maka Aku berkata kepada kamu sekalian bahwa jika 
kebenaranmu tidak lebih [besar] dari [kebenaran] para ahli Taurat dan [kebenaran] 
orang-orang Farisi, ...).47 

 

Dalam hal hukum mengenai pembunuhan (Mat. 5:21-26), yang menjadi konteks 

literer dari teks yang diangkat ini, Yesus meminta kepada para murid-Nya agar 

mereka juga memperhatikan hal-hal yang mendahului pembunuhan, yaitu kebencian, 

dendam, caci maki, dll. (band. Mat. 5:22). Para murid diminta untuk selalu melihat 

hati mereka yang terdalam, yaitu apa yang tidak tampak oleh manusia. Itulah standar 

kebenaran yang diminta oleh Yesus kepada para murid. 

Memberi persembahan kepada Allah tentu saja baik. Namun, Yesus tidak 

hanya melihat apa yang tampak oleh manusia. Sikap hati sangat menjadi perhatian 

Yesus sebagai standar kebenaran yang Ia minta. Pada Matius 6:1-18 misalnya, tampak 

                                                           
45 Bevans, 101. 
46 “… While 5.20 introduces 6.1-7.12.” W.D. Davies and D.C. Allison, Matthew 1-7 (London: T&T 

Clark, 2004), 499; " Eduard Schweizer menyimpulkan bahwa Matius 5:20 ini sebagai, 'The theme of the 
entire Sermon on the Mount'." Eduard Schweizer, The Good News According to Matthew (Atlanta: John 
Knox Press, 1975), 177; Bnd. Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung (Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2017), 88. 

47 Terjemahan LAI TB: Maka Aku berkata kepadamu: Jika hidup keagamaanmu tidak lebih benar 
dari pada hidup keagamaan ahli-ahli Taurat dan orang-orang Farisi, sesungguhnya kamu tidak akan 
masuk ke dalam Kerajaan Sorga. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 76 

tiga praktik keagamaam yang jelas sangat baik (Memberi persembahan; Berdoa; 

Berpuasa), namun betapa pun baiknya ketiganya, Yesus lebih melihat hati atau 

motivasi dalam diri para murid. Demikian pula dalam bagian ini ketika murid hendak 

memberi persembahan kepada Allah dan pada saat yang sama si murid mengingat 

persoalan atau perseteruan dengan sesamanya, Yesus meminta mereka berdamai 

terlebih dahulu. Di sini kembali terlihat betapa pentingnya sikap hati yang terkadang 

tidak terlihat oleh manusia tapi Allah melihatnya. Karena itulah Yesus berkata, 

“tinggalkanlah persembahanmu di depan mezbah itu dan pergilah berdamai dahulu 

dengan saudaramu, lalu kembali untuk mempersembahkan persembahanmu itu.”   

Dalam keseluruhan Injil Matius, Yesus sangat menekankan pentingnya 

integritas. Apa yang tampak di luar sebisa mungkin harus sejalan dengan apa yang 

ada di dalam hati dan pikiran. Ketiadaan integritas atau kemunafikan inilah yang 

membuat para pemimpin agama atau guru-guru agama dalam Injil ini dikecam oleh 

Yesus Kristus yang puncaknya ada dalam Matius 23. Persoalan religiositas pada masa 

itu adalah kemunafikan (23:13, 14, 15, 23, 25, 27, 29), yaitu tidak sejalannya antara 

pikiran, kata, dan perbuatan. Kepura-puraan, seolah-olah rohani, kelihatannya rohani, 

dll. Adalah masalah yang paling serius pada saat ini (band. Ajaran ttg berdoa, 

berpuasa, memberi persembahan yang telah disinggung sebelumnya). 

Hidup keagamaan orang Yahudi memang berpusat pada relasi pribadi dengan 

Tuhan yang diwujudkan melalui ritual-ritual keagamaan, namun terkadang tanpa 

melihat lebih luas tentang bagaimana mereka melakukan kehendak Allah dalam cara 

hidup sehari-hari, termasuk dalam berelasi dengan sesamanya. Dalam hal inilah 

Yesus mengecam para ahli Taurat dan orang-orang Farisi yang suka memamerkan 

kesalehan karena memberi persepuluhan, padahal mereka melanggar ketentuan 

utama dalam hukum Taurat, yaitu keadilan, belas kasihan dan kesetiaan (band. Mat. 

23:23). Jadi, mereka bermaksud memuliakan Allah dengan memberi persembahan 

tetapi di sisi lain secara praksis mereka tidak memuliakan Allah.  Dalam hal ini, 

Samuel Benyamin Hakh menilai bahwa penafsiran para pemimpin agama Yahudi 

sangat bersifat legalistik.48  

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa ajaran dalam bagian ini 

disampaikan oleh Yesus untuk menekankan pentingnya hidup damai dengan orang 

lain sebagai bagian tak terpisahkan dari bagaimana kita berhubungan dengan Allah. 

Menurut Lawrence Pang, kata “tinggalkanlah” (persembahanmu) yang tertulis dalam 

ayat 24, merupakan prasyarat untuk berperilaku dengan benar sebelum beribadah.49 

Bukan berarti persembahan tidak penting, namun sikap hati dan integritas jauh lebih 

penting.  

                                                           
48 Samuel Benyamin Hakh, PERJANJIAN BARU: Sejarah, Pengantar Dan Pokok-Pokok Teologisnya 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019), 286. 
49 Lawrence Pang, “Spiritual Growth through Authentic Worship,” Compass: A review of Topical 

Theology 50, no. 3 (2016), 5. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 77 

Dengan demikian, pesan etis dari Matius 5:23-24 ini adalah penekanan pada 

bagaimana supaya setiap orang yang percaya kepada Tuhan, seharusnya melakukan 

ibadah yang penuh dengan perdamaian (rekonsliasi) tanpa permusuhan.50 Sama 

seperti yang dikemukakan oleh Barclay M. Newman dan Philip C. Stine dalam 

memahami Matius 5:23-24 ini, yang memahami bahwa maksud dari ajaran ini mau 

menekankan supaya seseorang tidak melakukan ibadah begitu saja, tetapi harus 

berdamai terlebih dahulu dengan orang lain.51 Sebuah ritual keagamaan akan 

berkenan kepada Allah, jika ritual itu tidak dihalangi oleh kebencian, sakit hati dan 

dendam di antara sesama manusia.  

 

Menghidupkan Kembali Budaya Massuru’ 

Sewaktu penulis masih melayani di Toraja, tepatnya di desa Buntu Tagari, Kec. 

Denpiku, Toraja Utara pada kurun waktu 2012-2018, begitu banyak orang yang 

membandingkan antara pola hidup yang lama (sebelum Kristen) dengan pola hidup 

yang sekarang, utamanya dari sisi moralitas. Mereka cenderung memuji cara hidup 

orang-orang pendahulu dan menilai cara hidup mereka sangat tertib, teratur, dan 

hidup penuh harmoni. Dibandingkan dengan sekarang ini setelah Kristen, justru 

semakin banyak orang hidup semaunya, memusuhi sesamanya, mementingkan diri 

sendiri, dsb., namun masih nyaman pergi beribadah ke gereja. Hal ini tentu saja 

menjadi tantangan bagi gereja untuk menggumuli sejauh mana pengajaran gereja 

telah membawa warga jemaatnya kepada hidup sebagaimana seharusnya menurut 

ajaran Alkitab. Berdasarkan prinsip model antropologi, tulisan ini pada dasarnya 

hendak membawa orang Toraja Kristen menghayati dan menghidupi ajaran Alkitab 

yang sebenarnya telah ada di dalam budaya Toraja, antara lain dalam budaya  

Massuru’.  

Massuru’ secara harafiah berarti bersisir. Aktivitas ini dapat dimaknai sebagai 

merapikan atau meluruskan atau membersihkan. Dalam budaya Toraja, tradisi 

massuru’ dimaknai sebagai pertobatan atau pemulihan relasi, baik dalam hal relasi 

manusia dengan sesamanya maupun dengan Tuhannya. Cakupan budaya Massuru’ ini 

sangat luas. Antara lain seperti ritual pengakuan dosa bagi seseorang atau 

sekelompok orang yang kedapatan melakukan pelaggaran yang disinyalir telah 

mengakibatkan sakit-penyakit, bencana alam, gagal panen, wabah, dll. 

Melalui tulisan ini penulis menindaklanjuti tujuan di atas dengan mengangkat 

kembali tradisi Massuru’ dalam upaya, jemaat menghayati dan menghidupi ajaran 

Alkitab dalam Matius 5:23-24. Sebagaimana yang telah diulas di atas, teks Matius ini 

memberi pesan mengenai sebuah kebajikan hidup. Tepatnya tentang pentingnya 

                                                           
50 Robert H Gundry, Matthew: A Commentary on His Handbook for a Mixed Church under 

Persecution, 2nd ed. (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmands, 1994), 85. 
51 Barclay M. Newman and Philip C. Stine, Pedoman Penafsiran Alkitab: Injil Matius (Jakarta: LAI, 

2008), 122. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 78 

memperbaiki dan menjaga relasi yang harmonis dengan sesama di tengah kehidupan 

ini. Hal tersebut sama pentingnya dengan membangun relasi yang baik dengan 

Tuhan. Sia-sialah persembahan orang Kristen ketika ia membawanya sambil 

berbantah dan membenci sesamanya. Betapapun baiknya sebuah ibadah kepada 

Tuhan, akan sia-sia jika tidak diawali dengan melihat diri sendiri. Apakah dalam diri 

kita masih ada kebencian atau bahkan dendam terhadap sesama kita. Jika itu masih 

ada, baiklah berdamai dulu dengan mereka lalu lakukan ritus ibadahmu.  

Nilai religius seperti inilah yang terkandung dalam budaya Massuru’ di Toraja 

dimana budaya ini merupakan ritual yang tak terpisahkan dari sebuah acara 

syukuran terutama syukuran atas selesainya pembangunan rumah Tongkonan 

(Mangrara). Upacara Mangrara merupakan sebuah ritus yang dilakukan oleh semua 

keturunan dari suatu Tongkonan, di mana semua rumpun keluarga besar berkumpul 

dan memperkenalkan silsilah dari generasi ke generasi untuk saling mengenal labih 

jauh satu dengan yang lain. Setelah itu mereka mengadakan syukuran atas selesainya 

rumah Tongkonan yang mereka bangun. Di sinilah mereka semakin mempererat tali 

persaudaraan di antara rumpun keluarga besar. 

Orang Toraja menyadari bahwa sebagai manusia, ia tidak luput dari kesalahan 

yang bisa merusak relasinya, baik di antara sesama keluarga, sesama manusia yang 

lain, maupun dalam relasinya dengan Tuhan. Di samping itu, ia juga menyadari bahwa 

relasi yang rusak itu tidak berkenan kepada “yang ilahi” sehingga “yang ilahi” itu 

tidak mungkin menerima persembahannya kalau masih ada kerusakan relasi yang 

belum dipulihkan. Itulah sebabnya kesadaran seperti ini mendorong orang Toraja 

untuk mengawali setiap upacara dengan ritual Massuru’.  

Terkait dengan hal ini, Rannu Sanderan menyatakan, oleh karena 

kemungkinan adanya kesalahan yang pernah dilakukan, maka setiap orang harus 

melakukan pengakuan sebelum suatu ritus dilakukan. Misalnya, ketika akan 

membangun rumah, ketika akan mesyukuri selesainya pembangunan rumah 

(Mangrara), ketika akan menikahkan pasangan, ketika mengadakan pesta, dsb., 

Massuru’ akan diadakan terlebih dahulu.52 Tujuannya adalah untuk pembersihan diri 

dan pemulihan relasi agar ritual itu berkenan dan diterima serta diberkati oleh “yang 

Ilahi”. 

Proses Massuru’ ini dilakukan di atas Tongkonan saat mengawali semua ritual 

inti yang akan dilakukan selanjutnya. Peserta yang hadir adalah semua rumpun 

keluarga, masyarakat dan pemangku adat serta pemangku agama. Pemangku adat 

akan memandu berjalannya ritus Massuru’ tersebut dengan bertanya kepada semua 

rumpun keluarga apakah ada masalah yang terjadi di antara mereka sejauh ini atau 

adakah pelanggaran-pelanggaran yang mereka lakukan terhadap aturan-aturan adat 

                                                           
52 Rannu Sanderan, “TOSANGSEREKAN: A Theological Reflection on the Integrity of Creation in 

the Torajan Context” (Rantepao Theological Seminary, 2003), 22. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 79 

berupa pemali (pantangan) yang telah berlaku dalam masyarakat. Jika itu ada, maka 

yang bersangkutan akan mengakui kesalahannya dan didamaikan apabila yang 

terjadi adalah masalah relasi dalam keluarga atau orang lain. Apabila tidak terlihat 

adanya masalah atau tidak ada yang mengaku, maka tokoh agama akan 

menyampaikan permohonan kepada yang Ilahi sekiranya ada hal-hal yang tidak 

berkenan yang tidak disadari pernah terjadi. Jika ditemukan persoalan, segenap 

rumpun keluarga saling memaafkan bahkan minta maaf kepada seluruh masyarakat 

sekitar bahkan memohon pengampunan kepada yang Ilahi supaya persembahan 

segenap rumpun kelauarga yang akan dilakukan diterima dan diberkati.53  

Setelah semua itu dilakukan, dianggap bahwa semua rumpun keluarga telah 

membersihkan diri dari semua kesalahan dan semua relasi telah dipulihkan sehingga 

layak untuk melanjutkan ritus inti karena dosa dan kesalahan telah dihapus dalam 

ritus Massuru’.54 Orang Toraja menyebut hal ini sebagai upaya un-ampa’ ale ba’ru 

(menggelar tikar yang baru), yakni sebagai bahasa simbol bahwa setelah semua hal 

yang mengganjal dibersihkan, ibaratnya semuanya sekarang telah duduk di atas tikar 

yang baru.  

Para pemangku adat, pemangku agama dan orang yang dituakan dalam 

Tongkonan tidak akan membiarkan sebuah ritus syukuran dilakukan begitu saja 

tanpa terlebih dahulu mengawalinya dengan Massuru’. Karena jika masih ada 

persoalan atau pelanggaran, maka itu akan terus “mengganjal” (dalam istilah orang 

toraja torro pakundun). Sesuatu yang mengganjal dalam hidup tentu akan sangat 

mengganggu seluruh tatahan hidup, karena itu harus dibersihkan terlebih dahulu. 

Dalam banyak hal, hal ini cukup berbeda dengan realitas sekarang ini. Jika ada 

relasi dengan sesama, baik dalam keluarga maupun dengan orang-orang sekitar tidak 

terlalu terpelihara dengan baik, orang tersebut terlihat biasa-biasa saja tanpa beban 

pun ketika hendak melakukan ibadah-ibadah ucapan syukur Mangrara Tongkonan 

atau ibadah-ibadah lainnya. Meskipun relasi di antara rumpun keluarga sedang rusak, 

bahkan ada yang bertahun-tahun tidak saling menyapa karena adanya perselisihan 

dalam keluarga atau rumpun keluarga sedang ada masalah besar dengan keluarga 

lain di sekitarnya, terkesan tidak menjadi perhatian saat seseorang hendak 

melakukan sejumlah ritus. Orang dengan bangganya melakukan upacara atau 

syukuran besar-besaran tanpa sedikitpun merenung apakah persembahan dan 

syukur ini berkenan kepada Tuhan atau tidak ketika dilakukan dalam relasi yang 

tidak baik dengan berbagai pihak.  

Apa yang diajarkan oleh Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24 sesungguhnya 

termuat dalam tradisi Massuru’ ini. Lawrence Pang menjelaskan bahwa kata 

“tinggalkanlah” (persembahanmu) dalam ayat 24 ini adalah prasyarat untuk 

                                                           
53 Yunus Rembon, wawancara oleh Penulis, Toraja Utara, 22 April 2023. 
54 Kobong, Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi, 45. 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 80 

berperilaku yang benar sebelum beribadah.55 Di dunia yang sarat dengan konflik dan 

pertentangan, pesan etis dari Matius 5:23-24 ini sesungguhnya sangat penting. 

Namun demikian, manusia tetap merasa nyaman melakukan ibadah yang seharusnya 

penuh dengan perdamaian di dalam konflik dan pertentangan tersebut. Hal ini sejalan 

dengan pernyataan Ne’ Tandi, seorang Syamas di Toraja yang dikutip oleh Bas 

Plaisier terkait dengan ritual Massuru’, “orang Kristen menyembunyikan 

kesalahannya di dalam kantong-kantong pakaiannya”.56 Hal ini dinilai oleh Ne’ Tandi 

sebagai tidak adanya upaya konkret untuk pemulihan relasi karena orang Kristen 

melakukannya hanya dalam akta pengakuan dosa saja.  

Pelita Hati Surbakti menjelaskan Matius 5:23-24 ini dengan mengatakan 

bahwa sejumlah ritual keagamaan yang diyakini sebagai wujud mengasihi Allah, tidak 

akan ada gunanya tanpa sikap mengasihi sesama manusia.57 Maka dengan demikian, 

berdamai dengan sesama, memulihkan relasi dengan Tuhan dan sesama, melakukan 

pengakuan salah atau dosa sangat penting untuk dilakukan sebelum melakukan 

sebuah ritus spiritual. Upaya konkret ini sebenarnya telah dipraktikkan oleh orang-

orang Toraja pada masa lalu dalam ritus kebudayaannya, yaitu Massuru’. 

Oleh sebab itu, penulis melihat teramat penting untuk menghidupkan kembali 

budaya Massuru’ ini dalam kehidupan beriman masa kini di Toraja. Penulis melihat, 

masih ada beberapa bagian wilayah adat yang masih tetap konsisten dengan budaya 

ini namun sebagian besar wilayah tidak lagi melakukannya karena alasan bahwa 

mereka sudah menjadi Kristen. Sementara jika kita melihatnya lebih jauh, 

berdasarkan penggalian benih-benih firman atau Injil dalam Massuru’, sungguh 

terlihat jelas muatan nilai-nilai Kristianinya. Di dalamnya justru ditemukan nilai luhur 

yang berpadanan dengan Injil. Kalau pun ada, dialog yang bersifat hermeneutis yang 

justru memperkaya pemahaman akan pesan Yesus Kristus dalam Matius 5:23-24 

melalui Massuru’ dapat saja dilakukan.58 Tepatnya, hermeneutika lintas-tekstual 

antara Matius 5:23-24  (sebagai teks B) dan Massuru’ (sebagai teks A).  

 

4. Kesimpulan 

Di atas telah diperlihatkan bahwa sejumlah utusan Zending pada era kolonial kurang 

memberi perhatian pada kebudayaan lokal. Di antaranya bahkan ada yang 

merendahkannya. Dominasi teologi klasik (Barat) telah menutup ruang bagi konteks 

Toraja dalam berhermeutika Alkitab dan selanjutnya dalam berteologi. Puji syukur, di 

                                                           
55 Pang, “Spiritual growth through authentic worship,” 5. 
56 Plaisier, Menjembatani Jurang Menembus Batas, 525. 
57 Pelita Hati Surbakti, Yang Terutama Dalam Amanat Agung (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017), 

97. 
58 Untuk melihat praktik dialog hermeneutis yang memperkaya, baca: Pelita Hati Surbakti, 

Rahyuni Daud Pori, dan Ekavian Sabaritno, “MAMASA-KRISTEN DAN KEMATIAN ANGGOTA 
KELUARGANYA: Dialog yang Memperkaya antara 1 Tesalonika 4:14 dan Aluk Toyolo,” Indonesian 
Journal of Theology 10, no. 1 (2022): 22–55, https://doi.org/https://doi.org/10.46567/ijt.v10i1.239. 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 81 

Gereja Toraja, paradigma ini telah berubah ke arah yang sangat baik. Namun 

sayangnya hal itu cenderung masih pada tataran teoretis-akademis. Dengan 

memperlihatkan benih-benih firman atau Injil dalam kebudayaan Massuru’ ini, 

terlihat bahwa mempraktikkan Massuru’ bukan saja melestarikan kebudayaan namun 

melalui Massuru’ orang Toraja Kristen juga akan dapat lebih menghayati pesan firman 

Tuhan dalam  Matius 5:23-24  secara autentik. Hal ini karena pesan etis dalam Matius 

5:23-24, rekonsliasi sebelum melakukan ritus keagamaan, kini dilakukan dalam 

bungkus kebudayaan mereka sendiri yaitu Toraja. Jika model semacam ini terus 

dikembangkan, Gereja Toraja dalam hal ini telah berperan penting sebagai 

pengemban dan pengayom kebudayaan dan identitas Toraja yang Kristiani. Karena 

itu pula Gereja Toraja perlu terus mencari “jembatan” untuk menghantar orang 

Toraja Kristen memahami dan menikmati amanat Injil dalam bentuk yang sesuai 

dengan konteks dimana mereka ada. 

Akhirnya, melalui tulisan ini penulis mendorong Gereja Toraja untuk 

melestarikan dan menggiatkan Massuru’ serta beragam bentuk ritus kebudayaan lain 

yang memuat benih-benih firman atau Injil. Dalam hal Massuru’ misalnya, pelayanan 

Gereja Toraja dalam ibadah-ibadah syukur, utamanya Mangrara Tongkonan, perlu 

memformulasikan bentuk peribadahan yang diawali dengan Massuru’. Melalui 

Massuru’ diberi waktu khusus bagi setiap keluarga untuk merenung bersama-sama, 

memeriksa diri masing-masing, memulihkan setiap relasi yang retak, serta 

membersihkan diri sedemikian rupa dari berbagai hal yang mengganjal, barulah 

kemudian segenap keluarga menghadap Tuhan dengan ucapan syukur dan dengan 

persembahan yang berkenan kepada Tuhan.  

Kiranya Gereja Toraja terus berkomitmen dan terus memberi ruang yang seluas-

luasnya dalam menelisik berbagai bentuk kebudayaan Toraja dan menemukan nilai-

nilai Injil di dalamnya yang bisa dipakai oleh orang Toraja Kristen untuk sungguh-

sungguh membangun dan menghidupi imannya di dalam nuansa kebudayaannya 

sendiri.  

 

Referensi 

Bediako, Kwame. Theology and Identity: The Impact of Culture upon Christian Thought 

in the Second Century and Modern Africa. Oxford: Regnum Books, 1992. 

Bevans, Stephen B. Model-Model Teologi Kontekstual. Maumere: Ledalero, 2002. 

Bigalke, Terance W. Sejarah Sosial Tana Toraja. Diedit oleh M. Yuanda Zara. Vol. 1. 

Yogyakarta: Ombak, 2016. 

Davies, W.D., dan D.C. Allison. Matthew 1-7. London: T&T Clark, 2004. 

Gundry, Robert H. Matthew: A Commentary on His Handbook for a Mixed Church under 

Persecution. 2 ed. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmands, 1994. 

Hakh, Samuel Benyamin. PERJANJIAN BARU: Sejarah, Pengantar dan Pokok-pokok 



KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, Vol 5, No 1 (June 2024) 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online)  Copyright© 2024 Author(s)| 82 

Teologisnya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2019. 

Institut Teologi Gereja Toraja (ITGT). Eklesiologi Gereja Toraja. Rantepao: PT. Sulo, 

2021. 

———. Kekristenan dan Ketorajaan: Refleksi Menggereja dalam Konteks Budaya 

Toraja. Rantepao: PT. Sulo, 2021. 

Kobong, Theodorus. Injil dan Tongkonan: Inkarnasi, Kontekstualisasi, Transformasi. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 

Kwok, P. L. Discovering the Bible in the Non-Biblical World. New York: Orbis Books, 

1995. 

Listijabudi, Daniel K. Bergulat di Tepian: Pembacaan Lintas Tekstual Dua Kisah Mistik 

(Dewa Ruci & Yakub di Yabok) untuk Membangun Perdamaian. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia & Universitas Duta Wacana Yogyakarta, 2019. 

Newman, Barclay M., dan Philip C. Stine. Pedoman Penafsiran Alkitab: Injil Matius. 

Jakarta: LAI, 2008. 

Pang, Lawrence. “Spiritual growth through authentic worship.” Compass: A review of 

Topical Theology 50, no. 3 (2016): 4–6. 

http://compassreview.org/spring16/3.pdf. 

Plaisier, Bas. Menjembatani Jurang Menembus Batas. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2016. 

Rumbi, Frans Paillin. “Tradisi Massuru’ dan Pertobatan Dalam Injil Sinoptik.” BIA’: 

Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristen Kontekstual 1, no. 1 (2018): 26–38. 

https://doi.org/10.34307/b.v1i1.17. 

Sanderan, Rannu. “TOSANGSEREKAN: A Theological Reflection on the Integrity of 

Creation in the Torajan Context.” Rantepao Theological Seminary, 2003. 

Schweizer, Eduard. The Good News According to Matthew. Atlanta: John Knox Press, 

1975. 

Song, C. S. Sebutkanlah Nama-Nama Kami. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001. 

Sugirtharajah, R. S. The Bible and the Third World: Precolonial, Colonial and 

Postcolonial Encounter. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

Surbakti, Pelita Hati. Yang Terutama dalam Amanat Agung. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2017. 

Surbakti, Pelita Hati, Rahyuni Daud Pori, dan Ekavian Sabaritno. “MAMASA-KRISTEN 

DAN KEMATIAN ANGGOTA KELUARGANYA: Dialog yang Memperkaya antara 1 

Tesalonika 4:14 dan Aluk Toyolo.” Indonesian Journal of Theology 10, no. 1 

(2022): 22–55. https://doi.org/https://doi.org/10.46567/ijt.v10i1.239. 

Surbakti, Pelita Hati, dan Noel GBP Surbakti. “Hermeneutika Lintas Tekstual: 

Alternatif Pembacaan Alkitab Dalam Merekonstruksi Misiologi Gereja Suku di 

Indonesia.” Societas Dei: Jurnal Agama dan Masyarakat 6, no. 2 (6 Desember 

2019): 209–27. https://doi.org/10.33550/sd.v6i2.116. 

Walls, Andrew F. “Old Athens and New Jerusalem: Some Signposts for Christian 



Benih-benih Injil dalam Budaya Massuru’…. 

 
 

 
ISSN: 2722-8657 (print), 2722-8800 (online) Copyright© 2024 Author(s)| 83 

Scholarship in the Early History of Mission Studies.” International Bulletin of 

Missionary Research 21, no. 4 (13 Oktober 1997): 146–53. 

https://doi.org/10.1177/239693939702100401. 

 
 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution- 

ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA). 

 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

